
Volumen 3, Número 1
Enero-Marzo 2026

Edición Trimestral

REVISTA MULTIDISCIPLINAR

EPISTEMOLOGÍA DE LAS CIENCIAS 

REVISTA MULTIDISCIPLINAR

EPISTEMOLOGÍA DE LAS CIENCIAS 

CROSSREF PREFIX DOI: 10.71112

ISSN: 3061-7812, www.omniscens.com



Revista Multidisciplinar Epistemología  de las
Ciencias

Volumen 3, Número 1
enero-marzo 2026

Publicación trimestral
Hecho en México

La Revista Multidisciplinar Epistemología de las
Ciencias acepta publicaciones de cualquier área del
conocimiento, promoviendo una plataforma
inclusiva para la discusión y análisis de los
fundamentos epistemológicos en diversas
disciplinas. La revista invita a investigadores y
profesionales de campos como las ciencias
naturales, sociales, humanísticas, tecnológicas y de
la salud, entre otros, a contribuir con artículos
originales, revisiones, estudios de caso y ensayos
teóricos. Con su enfoque multidisciplinario, busca
fomentar el diálogo y la reflexión sobre las
metodologías, teorías y prácticas que sustentan el
avance del conocimiento científico en todas las
áreas.

Contacto principal: admin@omniscens.com

Cintillo legal
Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias Vol. 3, Núm. 1, enero-marzo 2026, es
una publicación trimestral editada por el Dr. Moises Ake Uc, C. 51 #221 x 16B , Las Brisas,
Mérida, Yucatán, México, C.P. 97144 , Tel. 9993556027, Web: https://www.omniscens.com,
admin@omniscens.com, Editor responsable: Dr. Moises Ake Uc. Reserva de Derechos al Uso
Exclusivo No. 04-2024-121717181700-102, ISSN: 3061-7812, ambos otorgados por el Instituto
Nacional del Derecho de Autor (INDAUTOR). Responsable de la última actualización de este
número, Dr. Moises Ake Uc, fecha de última modificación, 1 enero 2026.

Se autoriza la reproducción total o parcial del
contenido de la publicación sin previa
autorización de la Revista Multidisciplinar
Epistemología de las Ciencias siempre y cuando
se cite la fuente completa y su dirección
electrónica.

Las opiniones expresadas por los autores no
necesariamente reflejan la postura del
editor de la publicación

Esta obra está bajo una licencia
internacional Creative Commons
Atribución 4.0.

Copyright © 2026: Los autores



Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias 

Volumen 3, Número 1, 2026, enero-marzo 

 

 

DOI: https://doi.org/10.71112/pkpw7r64  

 

¿EL OCASO DE LA ESCUELA MODERNA? LA EDUCACIÓN COMUNITARIA COMO 

HORIZONTE HUMANO Y PLANETARIO 

 

THE DECLINE OF THE MODERN SCHOOL? COMMUNITY EDUCATION AS A 

HUMAN AND PLANETARY HORIZON 

 

Hernan Lauracio Ticona 

 

Perú 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.71112/pkpw7r64


DOI: https://doi.org/10.71112/pkpw7r64 

1184  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

¿El ocaso de la escuela moderna? La educación comunitaria como horizonte 

humano y planetario 

The decline of the modern school? Community education as a human and 

planetary horizon 

 

Hernan Lauracio Ticona 

Hernan.lauracio@upch.pe 

https://orcid.org/0009-0002-4431-651X 

Universidad Peruana Cayetano Heredia 

Perú 

 

 

RESUMEN 

El presente artículo analiza la crisis estructural de la escuela moderna y propone la educación 

comunitaria y la interculturalidad emancipadora como alternativas frente a la reproducción de 

injusticias sociales. El objetivo es fundamentar la necesidad de revalorizar el rol educador de la 

sociedad ante la fragmentación del conocimiento y la mercantilización del saber. La 

metodología se inscribe en el paradigma cualitativo, y en el diseño de análisis - sintético 

documental. Los resultados revelan que la institucionalización de la educación ha actuado 

históricamente como un mecanismo de disciplinamiento y legitimación de desigualdades, 

priorizando la formación técnico-instrumental sobre el desarrollo integral. Se concluye que la 

educación comunitaria constituye una praxis política y pedagógica situada que permite la 

descolonización del saber. Al articular cultura, territorio y vida, esta propuesta fomenta un 

pluralismo epistémico capaz de responder a los desafíos globales de justicia social y 

sostenibilidad, transformando la educación en un proceso de formación continua, dialógica, 

humanizadora y planetaria. 

https://doi.org/10.71112/pkpw7r64
https://orcid.org/0009-0002-4431-651X


DOI: https://doi.org/10.71112/pkpw7r64 

1185  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Palabras clave: educación comunitaria; interculturalidad; pedagogía crítica; descolonización; 

escuela. 

 

ABSTRACT 

This article analyzes the structural crisis of the modern school and proposes community 

education and emancipatory interculturality as alternatives to the reproduction of social 

injustices. The objective is to establish the need to revalue society’s educational role in the face 

of knowledge fragmentation and the commodification of learning. The methodology is framed 

within the qualitative paradigm, utilizing an analytic-synthetic documentary design. The results 

reveal that the institutionalization of education has historically functioned as a mechanism for 

disciplining and legitimizing inequalities, prioritizing technical-instrumental training over holistic 

development. It is concluded that community education constitutes a situated political and 

pedagogical praxis that enables the decolonization of knowledge. By articulating culture, 

territory, and life, this proposal fosters an epistemic pluralism capable of responding to global 

challenges of social justice and sustainability, transforming education into a lifelong, dialogic, 

humanizing and planetary formative process. 

Keywords: community education; interculturality; critical pedagogy; decolonization; school 

 

Recibido: 1 enero 2026 | Aceptado: 2 enero 2026 | Publicado: 2 enero 2026 

 

INTRODUCCIÓN 

Desde los albores de la humanidad, la educación ha constituido el eje fundamental de la 

socialización, la formación de las personas y la reproducción —o transformación— de la vida 

social. Lejos de ser un fenómeno reciente o exclusivo de las instituciones escolares o 

académicas, la acción educativa ha acompañado históricamente a las colectividades humanas 

https://doi.org/10.71112/pkpw7r64


DOI: https://doi.org/10.71112/pkpw7r64 

1186  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

como una práctica natural, cotidiana y profundamente ligada a las experiencias concretas 

(Dewey, 2004)). No obstante, con el devenir histórico, la educación progresivamente fue 

institucionalizándose hasta concentrarse, casi de manera exclusiva, en la escuela; lo que ha 

generado profundas tensiones entre educación, sociedad y cultura. 

En la actualidad, la educación formal imperante es ampliamente criticada por reproducir 

injusticias estructurales. Autores clásicos advierten que la escuela moderna actúa como 

instrumento de reproducción social y disciplinamiento, legitimando un orden jerárquico 

establecido y sacrificando fines humanistas (Bourdieu & Passeron, 1970). La visión tradicional 

de la educación se articula además con la mercantilización del saber, priorizando la formación 

técnico-instrumental sobre el desarrollo integral de las personas. En contraste, las propuestas 

contemporáneas apuntan a una educación comunitaria y emancipadora: un proceso formativo 

continuo, dialógico y situado en el contexto social y cultural, que reconozca la pluralidad de 

saberes y responda a los desafíos globales de justicia social y sostenibilidad (Freire, 1970; 

Durkheim, 1975; Nussbaum, 2011; de Sousa, 2010; entre otros). 

El presente ensayo sostiene que la crisis contemporánea de la escuela no es 

únicamente pedagógica, sino estructural y civilizatoria, y que dicha crisis abre la posibilidad —y 

la necesidad— de revalorizar el papel educador de la sociedad. En este marco, la educación 

comunitaria emerge como una alternativa formativa de las personas a lo largo de sus vidas y 

como una expresión concreta de una interculturalidad emancipadora y transformadora, 

orientada a la descolonización del saber y al reconocimiento del pluralismo educativo, cultural, 

político, jurídico y lingüístico. 

 

METODOLOGÍA 

El abordaje del proceso histórico y la praxis educativa y su vínculo con la reproducción 

vida social y las dinámicas culturales, requiere de un andamiaje interdisciplinar y 

https://doi.org/10.71112/pkpw7r64


DOI: https://doi.org/10.71112/pkpw7r64 

1187  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

transdisciplinar. Esto significa acudir a las categorías analíticas de la pedagogía crítica, la 

sociología de la educación, la antropología cultural, entre otras. Bajo esta premisa, esta 

brevísima indagación se inscribe en el paradigma cualitativo, que sigue el diseño de 

investigación documental de carácter analítico-sintético. La estrategia metodología aplicada, es 

el análisis crítico de los contenidos, que toma como corpus documental la literatura de mayor 

impacto en la comunidad académica. 

Cabe precisar que se realiza una somera reconstrucción diacrónica del proceso 

histórico educativo en el Perú y Latinoamérica. Esta rápida mirada permite identificar las 

tensiones entre la institucionalización de la educación, el rol de la sociedad, el papel de la 

cultura y las pedagogías emergentes. 

 

RESULTADOS Y DISCUSIÓN 

Los resultados de este análisis se organizas en tres acápites cortos. Parte de la 

educación como un proceso histórico-social que, al institucionalizarse, se tornó en una 

herramienta de reproducción cultural y control. Esta base permite fundamentar una crítica a la 

escuela moderna, denunciando su carácter mercantilista, fragmentario y disciplinador que 

sacrifica el desarrollo humano integral y la vida. Como respuesta a este agotamiento 

estructural, el discurso converge hacia una educación comunitaria e interculturalidad 

emancipadora, una propuesta que no solo busca descolonizar el saber, sino también reintegrar 

la enseñanza al territorio y a la vida, promoviendo una justicia epistémica necesaria para los 

desafíos de una sociedad plural y la sostenibilidad de nuestro planeta. 

1. La educación como proceso histórico-social y reproducción cultural 

La historia de la humanidad muestra que la educación se constituyó tempranamente 

como un factor esencial de la socialización y la transmisión cultural. En los primeros 

conglomerados humanos, la formación se desarrollaba mediante la crianza, la observación, la 

https://doi.org/10.71112/pkpw7r64


DOI: https://doi.org/10.71112/pkpw7r64 

1188  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

imitación y la transmisión oral de saberes entre generaciones, particularmente de padres a 

hijos. Se trataba de una actividad espontánea, inseparable de la vida cotidiana y de las tareas 

colectivas (Rousseau, 2011). 

Con el desarrollo de las lenguas, el intercambio entre grupos humanos y la creciente 

complejidad de la organización social, la educación se configuró como un proceso sociocultural 

multidimensional. Como señalan los estudios contemporáneos, todas las civilizaciones 

humanas construyeron formas educativas acordes con sus necesidades, intereses y contextos 

históricos, integrando la totalidad de la vida de las personas (Pérez, 2001). Desde esta 

perspectiva, el aprendizaje no se limitaba a un tiempo ni a un espacio específico, sino que 

atravesaba toda la existencia humana. 

Sin embargo, con la consolidación de los Estados nacionales, la educación se 

institucionalizó plenamente como una función pública, dando origen a los sistemas educativos 

modernos. Esta institucionalización transformó el quehacer educativo, pero también trajo 

consigo una progresiva desvinculación entre la escuela y vida social. Como advierte García 

(2000), la sociedad fue abandonando su responsabilidad educadora, delegándola casi 

exclusivamente a la escuela. 

Desde una mirada antropológica, puede afirmarse que el acto educativo es inherente a 

la naturaleza humana y acompaña al individuo a lo largo de todo su ciclo vital. No obstante, 

este proceso no es neutral ni ahistórico: está condicionado por factores políticos, económicos, 

culturales y religiosos que determinan sus formas y finalidades (Boas, 1998; Ovelar, 1998). 

A finales del siglo XIX e inicios del XX, Durkheim (1947) aportó una comprensión 

sociológica clave al concebir la educación como un proceso de socialización mediante el cual la 

sociedad impone al individuo formas de pensar, sentir y actuar. Los hechos sociales, externos y 

coercitivos, preceden al individuo y regulan su conducta. Desde esta óptica, cada generación 

recibe un “terreno casi virgen” que la sociedad debe modelar conforme a sus normas y valores. 

https://doi.org/10.71112/pkpw7r64


DOI: https://doi.org/10.71112/pkpw7r64 

1189  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

En esa línea, la educación se presenta como un mecanismo de control social que 

garantiza la reproducción del orden existente. Esta visión es complementada por Pierre 

Bourdieu (1991), quien, desde su teoría del constructivismo estructuralista, introduce el 

concepto de habitus para explicar cómo las estructuras sociales se interiorizan en los sujetos a 

través de disposiciones duraderas que orientan prácticas y representaciones. Así, la educación 

no solo transmite conocimientos, sino que contribuye a legitimar jerarquías, desigualdades y 

formas de dominación simbólica. 

2. Crítica a la escuela moderna 

Según Durkheim (1976), la escuela moderna no es neutral, sino que modela a los 

estudiantes de acuerdo al orden político-social. La educación, en su paradigma funcionalista, 

reproduce las normas colectivas: no forma individuos en abstracto, sino sujetos funcionales a 

un orden social específico. Esta moral laica de la escuela refuerza la cohesión social, pero 

también legitima el status quo. Como advierte Palacios (1984), la supuesta neutralidad escolar 

frecuentemente legitima su contribución al orden establecido. En otras palabras, la educación 

actúa como aparataje moral que interioriza la disciplina social: inculca en los estudiantes la 

conformidad y la sumisión a estructuras de poder (bien sea a través de la rutina de la clase, los 

contenidos oficiales o la ética cívica impuesta). 

Por su parte, Bourdieu (1991) profundiza dicha censura, señala que el sistema 

educativo reproduce las desigualdades de clase. En su tesis sostiene la escuela funciona como 

sistema de reproducción social de capital cultural; cada título académico traduce el valor 

jerarquizado de la posición de origen. La obtención de diplomas legitima las ventajas 

heredadas, formaliza un orden meritocrático aparente y segrega a las personas. Este proceso 

impone una “titulocracia” que clasifica a los individuos y refuerza las distinciones sociales. 

Además, el aprendizaje se orienta hacia la obediencia institucional, ejercitando la disciplina y la 

homogeneización; como institución burocrática, la escuela moldea conductas dóciles a través 

https://doi.org/10.71112/pkpw7r64


DOI: https://doi.org/10.71112/pkpw7r64 

1190  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

de horarios, castigos y evaluaciones estandarizadas (en línea con la racionalización 

weberiana), restando espacio a la creatividad o la autogestión individual. 

Frente a esta lógica reproductora de la escuela, Freire (1980) propuso una pedagogía 

crítica y liberadora, concebida desde la realidad latinoamericana. Para Freire, educación y 

sociedad mantienen una relación dialéctica e inseparable: no hay educación neutral. La 

educación puede ser un instrumento de domesticación o un proceso de emancipación 

orientado a la formación de sujetos críticos, capaces de transformar su realidad. 

En esa misma línea, Nussbaum (2011) denuncia que la praxis mercantilista dominante 

está transformando la educación en un servicio orientado exclusivamente a la productividad 

económica. En numerosos países occidentales se han suprimido carreras de humanidades y 

artes bajo el argumento de que no son “útiles” para competir en el mercado. En los planes de 

estudios se priorizan capacidades y habilidades técnicas y rentables, mientras que 

aprendizajes fundamentales para la vida y la sociedad como la imaginación, creatividad y 

pensamiento crítico, las artes quedan relegadas. Así se fragiliza el sentido humanista de la 

educación: ésta deja de buscar la realización integral del individuo (aprendizaje de ser, saber, 

hacer y convivir) para reducirse a un entrenamiento técnico al servicio del crecimiento 

económico. En suma, la escuela moderna se orienta más a la empleabilidad inmediata que a 

formar ciudadanos reflexivos, críticos, creativos, solidarios, entre otras cualidades. 

Para Morin (2000) la educación moderna tradicional se funda en un paradigma 

fragmentario y reduccionista, que restringe la comprensión integral de la realidad y la condición 

humana. La división rígida del saber en disciplinas aisladas evita las interrelaciones entre lo 

biológico, lo psíquico, lo social, lo cultural y lo histórico, produciendo una comprensión parcial y 

mutilada de los fenómenos educativos y sociales. Este paradigma, centrado en la transmisión 

de contenidos y en la especialización, genera una “ceguera del conocimiento”, al no enseñar a 

https://doi.org/10.71112/pkpw7r64


DOI: https://doi.org/10.71112/pkpw7r64 

1191  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

reconocer los límites, errores y finalidad del saber. Además, reduce la educación a una función 

instrumental y tecnocrática, descuidando su dimensión ética, crítica, humanista y naturalista. 

En conjunto, los autores mencionados revelan las limitaciones de la escuela moderna 

tradicional. Al fin y al cabo, esta escuela reproduce estructuras sociales, impone jerarquías 

mediante títulos y evaluaciones, preserva los elitismos, disciplina cuerpos y mentes, despoja de 

fines humanistas y planetaria en favor del lucro y la eficiencia. La institucionalidad escolar, por 

su alcance universal, oculta sus contribuciones al orden establecido y al mantenimiento de 

privilegios. Este diagnóstico crítico del sistema educativo contemporáneo abre paso a imaginar 

modelos alternativos de educación que reconocen y visibilizan la diversidad humana y natural; 

es decir, procesos formativos integrales, situados, colectivos y permanentes, estrechamente 

vinculados a la vida, las culturas y los territorios. 

3. Hacia una educación comunitaria e interculturalidad emancipadora 

Tal como se indicó, frente a la crisis de la escuela moderna surge la posibilidad de 

revalorizar formas alternativas de educación, entre ellas la educación comunitaria, radicalmente 

distintas y no como simples sustitutos marginales de los sistemas educativos. Propuesta 

concebida como procesos de aprendizaje permanente e integral, situado en el tejido sociales, 

articulado a las dinámicas de la cultura local y global, orientado a la transformación crítica de la 

realidad y sostenibilidad de la vida en nuestro planeta. Siguiendo a Freire (1980), esta 

educación no es meramente técnica ni estatal: es institucional pero no burocrática, sistemática 

pero no escolarizada, que enfatiza el diálogo intercultural, la participación de los actores, y la 

construcción social del conocimiento. La comunidad asume la educación: los saberes de su 

vida cotidiana y los problemas locales se vuelven materia formativa; ya no se trata de 

reproducir unilateralmente un saber impuesto, sino de escuchar y aprender con los educandos, 

reconociendo que el “otro” también posee saberes (critica de la “extensión” domesticadora). En 

https://doi.org/10.71112/pkpw7r64


DOI: https://doi.org/10.71112/pkpw7r64 

1192  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

esta propuesta educativa se subraya la praxis: la reflexión crítica en colectivo sobre la realidad 

concreta, que oriente la práctica educativa hacia la libertad y la justicia social. 

Edgar Morin (1999), por su parte, convoca a educar para la complejidad y el 

pensamiento planetario. El mundo actual exige el desarrollo del pensamiento policéntrico, 

multidimensional, transdiciplinario y contextualizado; demanda de la toma de conciencia de la 

unidad y diversidad de la condición humana y la interrelación respetuosa y armónica con los 

elementos naturales. La educación del futuro debe integrar la era planetaria: reconocer la 

diversidad creativa de culturas y lenguas como un tesoro de la humanidad. Una meta esencial 

es enseñar la comprensión entre las personas, no sólo el manejo de contenidos. Educar para 

comprender las matemáticas o cualquier disciplina es una cosa, educar para la comprensión 

humana es otra, y ello, es la misión de la educación contemporánea, como garantía de 

solidaridad intelectual y moral. Desde esta perspectiva compleja, la educación formativa debe 

fomentar la empatía, la democracia y la conciencia ecológica, frente a los discursos 

fragmentados. 

La Comisión de Delors (UNESCO, 1996) sintetiza que los “cuatro pilares” del 

aprendizaje son: aprender a conocer, aprender a hacer, aprender a convivir y aprender a ser. 

La escuela -y la educación en general- debe organizarse en torno a estos aprendizajes a lo 

largo de toda la vida de las personas. Delors también advierte que la enseñanza escolarizada 

suele enfocarse sólo en aprender a conocer y hacer, marginando la convivencia con “otro” y la 

realización personal. Propone superar esa visión estrecha: “trascender una visión puramente 

instrumental” para concebir la educación en su plenitud, como la realización del ser humano. 

Además, la UNESCO (2022) en su informe de la Comisión Internacional sobre los Futuros de la 

Educación, propone que para renovar la educación es imprescindible adoptar una comprensión 

ecológica de la humanidad y su relacionamiento equilibrado con la Tierra como un planeta vivo 

y como nuestro único hogar. 

https://doi.org/10.71112/pkpw7r64


DOI: https://doi.org/10.71112/pkpw7r64 

1193  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

En esa línea, la educación comunitaria se concibe como un bien público y común, como 

un derecho colectivo e individual, y como procesos de enseñanza y aprendizajes a lo largo de 

la vida que están vinculados a: construcción colectiva de conocimientos y significados desde 

los territorios, transmisión intergeneracional de saberes, uso de recursos locales y del entorno 

(bibliotecas comunitarias, medios propios, medios digitales, etc.), participación social (toma de 

decisiones e involucramiento) y otros componentes. En la educación comunitaria al integrar los 

diversos saberes (locales, ancestrales, tradicionales, científico y de otras matrices culturales), 

se rompe la suposición de que sólo el conocimiento académico “neutral” es válido; se hace 

énfasis en el pluralismo cultural y la creatividad social. En definitiva, la educación comunitaria 

propone aprender haciendo en comunidad, incorporando tradiciones, lenguas y prácticas 

locales, en modelos educativos alternativos, inclusivos y sostenibles. 

Por lo tanto, la educación comunitaria dialoga íntimamente con la interculturalidad 

emancipadora o transformadora, propuesta reivindicada por los movimientos, principalmente 

los indígenas u originarios y afrodescendientes, para contrarrestar la colonialidad del saber.  

Esta interculturalidad, según Walsh (2007) y López (2011), no es sólo reconocimiento de 

minorías dentro del sistema vigente (multiculturalismo superficial), sino un proyecto político-

epistémico que transforma las relaciones sociales y cognitivas. Implica construir órdenes 

sociales horizontales nuevos y un “imaginario distinto de sociedad” que apunte a la 

decolonialidad. En el ámbito educativo, significa promover un pluralismo epistémico real, no 

solo lenguas o contenidos diversos de forma simbólica, sino una reforma profunda de 

paradigmas. Por ejemplo, los saberes originarios no pueden seguir siendo considerados como 

algo folclórico y marginal, deben asumirse como epistemologías legítimas (sistemas de 

conocimiento propios) que cuestionan la hegemonía eurocéntrica. 

En la práctica, la interculturalidad es la emancipación de los saberes y sujetos 

subaltelizados mediante procesos de descolonización del saber y poder; es el reconocimiento y 

https://doi.org/10.71112/pkpw7r64


DOI: https://doi.org/10.71112/pkpw7r64 

1194  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

fortalecimiento de las diversas cosmovisiones y sistemas de saberes para preservar la ecología 

de saberes y alcanzar la justicia epistémica; es el desarrollo y producción de las propias formas 

de comprender el mundo y organizar la vida para el ejercicio de autonomía, la defensa del 

territorio, preservación y desarrollo de la lengua y recreación de la cosmovisión propia; es la 

transformación critica de las estructuras sociales y dinámicas de poder mediante la 

redistribución de poder y reconfiguración de relaciones sociales (Walsh, 2007; Quijano, 2014; 

de Sousa, 2010). 

En este marco, las escuelas comunitarias son alternativas educativas que se abren a las 

diversas voces, principalmente de los pueblos históricamente relegados. Sin imposición alguna, 

implica procesos de aprendizaje de los conocimientos sobre el ambiente, medicinas 

tradicionales, formas de organización social, lenguajes y lenguas, religiosidades, tecnologías, 

entre otros elementos. Se trata de trascender la “colonización de la mente” escolar; reconocer 

las diversas epistemologías para re-semantizar los constructos y representaciones de la 

realidad. También supone reconocer la pluralidad jurídica y política e incorporar en los planes 

de estudio la noción de derechos colectivos indígenas y sistemas normativos estatales. De esta 

forma, la educación comunitaria-intercultural promueve que los estudiantes indígenas 

recuperen su propia historia y lenguaje, en diálogo con los demás, en lugar de verlo todo desde 

una visión dominante. En palabras de Walsh (2007), los sujetos no deben buscar ser 

meramente aceptados en el conocimiento hegemónico, sino intervenir en él, generando “un 

nuevo orden social y epistémico” donde convivan saberes diversos. 

De este modo, la apuesta comunitaria-intercultural actúa como respuesta a la 

colonialidad del poder y del saber. Reconoce que los actuales sistemas educativos fueron 

concebidos bajo patrones de dominación racial y cultural. Por ello, se propone una pedagogía 

descolonial, un proceso educativo que revalorice la historia y la lengua propias, fomente el 

pensamiento crítico e interpele el eurocentrismo y sostenga derechos territoriales y culturales. 

https://doi.org/10.71112/pkpw7r64


DOI: https://doi.org/10.71112/pkpw7r64 

1195  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

En el siglo XXI, caracterizado por la diversidad global y la crisis ecológica, esta educación 

emancipadora promueve el pluralismo cultural, político, jurídico y lingüístico como ejes 

inseparables. De ahí que, en nuestro continente principalmente se impulse la educación 

bilingüe e intercultural como elemento clave del derecho a la educación de los pueblos 

originarios. En conjunto, se apunta a una interculturalidad liberadora y transformadora, no como 

un simple mosaico de culturas, sino una reforma pedagógica capaz de empoderar a las 

comunidades locales, fortalecer sus saberes ancestrales y construir así una sociedad más 

plural, equitativa y sostenible. 

 

CONCLUSIONES 

A partir de las reflexiones y aportes de algunos destacados investigadores se puede 

arribar a las siguientes conclusiones: 

• La educación, entendida como práctica social histórica, atraviesa hoy una profunda 

crisis que interpela tanto a la escuela como a la sociedad. La excesiva 

institucionalización, fragmentación del conocimiento y mercantilización de la educación 

han limitado su potencial emancipador. Frente a ello, resulta imprescindible recuperar el 

rol educador de la sociedad y reconocer que el aprendizaje se produce a lo largo y 

ancho de la vida. 

• Se evidencia que la escuela moderna tradicional se ha constituido en un espacio de 

reproducción social, moral y cultural que legitima el orden político-económico vigente, 

naturaliza las desigualdades y disciplina a los sujetos conforme a las exigencias del 

sistema. Frente a esta realidad, en necesario proponer e implementar propuestas 

educativas desde la pedagogía crítica, humanista y compleja. Esto significa, entender la 

educación como un proceso ético, político y emancipador orientado al desarrollo integral 

de las personas y a la transformación de la realidad social; superar el paradigma 

https://doi.org/10.71112/pkpw7r64


DOI: https://doi.org/10.71112/pkpw7r64 

1196  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

fragmentario, mercantilista y reproductor del orden establecido; promover el 

pensamiento crítico; fortalecer la creatividad y reconstruir el vínculo entre educación, 

vida, cultura y territorio; transformar la escuela en espacio de conciencia, convivencia en 

diversidad, diálogo y construcción colectiva de un futuro más justo, democrático y 

sostenible a la altura de los retos globales. 

• La educación comunitaria-intercultural emerge como una alternativa pedagógica y 

política que rearticula educación, cultura y territorio, y que se inscribe en una 

interculturalidad emancipadora o transformadora orientada a la descolonización del 

saber y poder. Más que una respuesta coyuntural, constituye una apuesta por una 

educación humanizadora, plural y democrática, capaz de formar sujetos libres, críticos y 

comprometidos con la transformación social y la sostenibilidad de nuestro planeta. La 

educación comunitaria-intercultural plantea un cambio profundo en el quehacer 

educativo: del sometimiento a normas y mercados, al protagonismo social, al 

aprendizaje crítico y a la diversidad de saberes. Propone educar para la cooperación, la 

sostenibilidad y la ciudadanía global, a lo largo de toda la vida. Esta educación sitúa lo 

social y lo local en el corazón del proceso formativo, integrando saberes y prácticas 

culturales propios y “otros” enfatizando la justicia social. Al vincularse con la 

interculturalidad emancipadora, se convierte además en una herramienta contra la 

colonialidad del conocimiento, recuperando la voz de los pueblos originarios y el 

pluralismo epistémico. 

Declaración de conflicto de interés 

Declaro no tener ningún conflicto de interés relacionado con esta investigación. 

Declaración de contribución a la autoría 

Autor único: metodología, conceptualización, redacción del borrador original, revisión y 

edición de la redacción 

https://doi.org/10.71112/pkpw7r64


DOI: https://doi.org/10.71112/pkpw7r64 

1197  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Declaración de uso de inteligencia artificial 

Los autores declaran que no utilizaron Inteligencia Artificial en ninguna parte de este 

manuscrito. 

 

REFERENCIAS 

Boas, F. (1998). La mente del hombre primitivo. Alianza. (Obra original publicada en 1911) 

Bourdieu, P. (1991). El sentido práctico. Taurus. 

Bourdieu, P., & Passeron, J.-C. (1970). La reproducción: Elementos para una teoría del sistema 

de enseñanza. Siglo XXI. 

Dewey, J. (2004). Experiencia y educación (L. Luzuriaga, Trad.). Biblioteca Nueva. (Obra 

original publicada en 1938) 

Durkheim, É. (1947). Education and sociology. Free Press. 

Durkheim, É. (1976). La educación moral. Losada. 

Freire, P. (1970). Pedagogía del oprimido. Siglo XXI. 

Freire, P. (1980). La educación como práctica de la libertad. Siglo XXI Editores. 

García, J. (2000). La educación más allá de la escuela. Narcea. 

López, L. E. (2011). Revisando la interculturalidad en la educación. Revista Iberoamericana de 

Educación, 56(1), 45–63. 

Morin, E. (1999). Los siete saberes necesarios para la educación del futuro. UNESCO. 

Morin, E. (2000). La cabeza bien puesta: Repensar la reforma, reformar el pensamiento. Nueva 

Visión. 

Nussbaum, M. C. (2011). Sin fines de lucro: Por qué la democracia necesita de las 

humanidades (M. V. Rodil, Trad.). Katz Editores. 

Ovelar, M. (1998). Educación y sociedad. Editorial Universitaria. 

Palacios, J. (1984). La cuestión escolar: Críticas y alternativas. Laia. 

https://doi.org/10.71112/pkpw7r64


DOI: https://doi.org/10.71112/pkpw7r64 

1198  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Pérez Serrano, G. (2001). Educación social. UNED. 

Quijano, A. (2014). Cuestiones y horizontes: De la dependencia histórico-estructural a la 

colonialidad/descolonialidad del poder. CLACSO. 

Rousseau, J.-J. (2011). Emilio, o de la educación (A. García Yebra, Trad.). Alianza. (Obra 

original publicada en 1762) 

Sousa Santos, B. de (2010). Descolonizar el saber, reinventar el poder. Trilce. 

UNESCO. (1996). La educación encierra un tesoro: Informe a la UNESCO de la Comisión 

Internacional sobre la Educación para el Siglo XXI (J. Delors, Presidente). UNESCO. 

UNESCO. (2022). Reimaginar juntos nuestros futuros: Un nuevo contrato social para la 

educación. Informe de la Comisión Internacional sobre los futuros de la educación. 

Walsh, C. (2007). Interculturalidad, colonialidad y educación. Educación y Pedagogía, 19(48), 

25–41. 

 

https://doi.org/10.71112/pkpw7r64

