
Volumen 3, Número 1
Enero-Marzo 2026

Edición Trimestral

REVISTA MULTIDISCIPLINAR

EPISTEMOLOGÍA DE LAS CIENCIAS 

REVISTA MULTIDISCIPLINAR

EPISTEMOLOGÍA DE LAS CIENCIAS 

CROSSREF PREFIX DOI: 10.71112

ISSN: 3061-7812, www.omniscens.com



Revista Multidisciplinar Epistemología  de las
Ciencias

Volumen 3, Número 1
enero-marzo 2026

Publicación trimestral
Hecho en México

La Revista Multidisciplinar Epistemología de las
Ciencias acepta publicaciones de cualquier área del
conocimiento, promoviendo una plataforma
inclusiva para la discusión y análisis de los
fundamentos epistemológicos en diversas
disciplinas. La revista invita a investigadores y
profesionales de campos como las ciencias
naturales, sociales, humanísticas, tecnológicas y de
la salud, entre otros, a contribuir con artículos
originales, revisiones, estudios de caso y ensayos
teóricos. Con su enfoque multidisciplinario, busca
fomentar el diálogo y la reflexión sobre las
metodologías, teorías y prácticas que sustentan el
avance del conocimiento científico en todas las
áreas.

Contacto principal: admin@omniscens.com

Cintillo legal
Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias Vol. 3, Núm. 1, enero-marzo 2026, es
una publicación trimestral editada por el Dr. Moises Ake Uc, C. 51 #221 x 16B , Las Brisas,
Mérida, Yucatán, México, C.P. 97144 , Tel. 9993556027, Web: https://www.omniscens.com,
admin@omniscens.com, Editor responsable: Dr. Moises Ake Uc. Reserva de Derechos al Uso
Exclusivo No. 04-2024-121717181700-102, ISSN: 3061-7812, ambos otorgados por el Instituto
Nacional del Derecho de Autor (INDAUTOR). Responsable de la última actualización de este
número, Dr. Moises Ake Uc, fecha de última modificación, 1 enero 2026.

Se autoriza la reproducción total o parcial del
contenido de la publicación sin previa
autorización de la Revista Multidisciplinar
Epistemología de las Ciencias siempre y cuando
se cite la fuente completa y su dirección
electrónica.

Las opiniones expresadas por los autores no
necesariamente reflejan la postura del
editor de la publicación

Esta obra está bajo una licencia
internacional Creative Commons
Atribución 4.0.

Copyright © 2026: Los autores



Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias 

Volumen 3, Número 1, 2026, enero-marzo 

 

 

DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

 

ANÁLISIS DEL SIGNIFICADO PEDAGÓGICO Y COSMOVISIONAL DE LA 

CERÁMICA PRECOLOMBINA DE LA COLECCIÓN RUMI KILKA (EL CONTADERO, 

NARIÑO, COLOMBIA) 

 

ANALYSIS OF THE PEDAGOGICAL AND COSMOVISIONAL MEANING OF THE 

PRE-COLUMBIAN CERAMICS OF THE RUMI KILKA COLLECTION (EL 

CONTADERO, NARIÑO, COLOMBIA) 

 

James Ariel Cardenas Morán 

 

Venezuela 

 

 

 

 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

937  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Análisis del significado pedagógico y cosmovisional de la cerámica 

precolombina de la Colección Rumi Kilka (El Contadero, Nariño, Colombia) 

Analysis of the pedagogical and cosmovisional meaning of the pre-Columbian 

ceramics of the Rumi Kilka Collection (El Contadero, Nariño, Colombia) 

 

James Ariel Cardenas Morán 

james.cardenas.sindidnar@est.upel.edu.ve 

https://orcid.org/0009-0008-6473-3752 

Universidad Pedagógica Experimental Libertador, Venezuela. 

Doctorando en Ciencias de la Educación. 

 

RESUMEN 

El presente artículo tiene como objetivo reflexionar sobre el significado pedagógico y 

cosmovisional de la cerámica precolombina de la Colección Rumi Kilka, piezas encontradas 

fortuitamente en el terreno San Juan de la vereda Cuevas del municipio de El Contadero, 

Nariño, suroccidente colombiano, lugar donde habitó parte de la comunidad Putisnán 

perteneciente a la nación de los Pastos. La metodología se enmarca en la observación directa 

contrastada con una revisión bibliográfica seleccionada por su relevancia y alojamiento en 

bases de datos web especializadas y confiables. Los resultados indican que dichas piezas 

mediante el proceso de elaboración, los motivos geométricos, colores, géneros humanos 

biológicos, elementos en las vestiduras y significado chamánico enseñan su relación con la 

cosmología andina. Por tanto, se concluye que como archivos históricos de arcilla guardan 

principios fundamentales de la cosmovisión del pueblo Pasto y han permanecido como 

emblemas de identidad y resistencia donde la educación se convierte en escenario para 

encontrar acuerdos entre significados diversos. 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12
mailto:james.cardenas.sindidnar@est.upel.edu.ve
https://orcid.org/0009-0008-6473-3752


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

938  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Palabras claves: Cosmología; coquero Capulí; cerámica precolombina; dualidad andina; 

pedagogía ancestral. 

 

ABSTRACT  

This article aims to reflect on the pedagogical and cosmovisional significance of the pre-

Columbian ceramics in the Rumi Kilka Collection, pieces found by chance in the San Juan area 

of the Cuevas district in the municipality of El Contadero, Nariño, in southwestern Colombia, a 

place once inhabited by part of the Putisnán community belonging to the Pastos nation. The 

methodology is based on direct observation contrasted with a literature review selected for its 

relevance and availability in specialized and reliable online databases. The results indicate that 

these pieces, through their production process, geometric motifs, colors, biological 

representations of human genders, elements in the clothing, and shamanic significance, reveal 

their relationship to Andean cosmology. Therefore, it is concluded that, as historical archives of 

clay, they preserve fundamental principles of the Pastos people's worldview and have remained 

emblems of identity and resistance, where education becomes a space for finding common 

ground among diverse meanings. 

Keywords: Cosmology, Capulí coquero, pre-Columbian ceramics, Andean duality, ancestral 

pedagogy. 

 

Recibido: 21 enero 2026 | Aceptado: 2 febrero 2026 | Publicado: 3 febrero 2026 

 

INTRODUCCIÓN 

La valorización del patrimonio cultural material como herramienta pedagógica, no se 

limita a describir las piezas arqueológicas precolombinas. Explora su función como 

transmisores tangibles de aprendizajes significativos sobre historia, simbolismo, conocimientos, 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

939  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

valores, cosmologías y prácticas ancestrales. Propone metodologías activas y experienciales 

basadas en el objeto perceptible que puede incluir observación detallada, conexión con relatos 

orales y prácticas asociadas a las costumbres que permiten integrar aprendizajes cognitivos, 

afectivos y procedimentales de manera interdisciplinaria. Según Cárdenas (2005): “Las piezas 

colombianas de cerámica arqueológica son los libros de historia que nos legaron aquellas 

sociedades desaparecidas, y están escritos en el lenguaje de la iconografía y el simbolismo” 

(p.38). 

En este orden de ideas, sobresalen los coqueros Capulí, estatuillas de cerámica que se 

distinguen por su forma humana y en una de sus mejillas un abultamiento que sugiere el 

consumo de coca. Su ornamentación, incluye diseños tallados y pintados con pigmentos 

naturales que representan figuras geométricas como líneas, espirales, triángulos y motivos de 

animales. Simbólicamente, los coqueros han sido hallados junto a difuntos y representan un 

contexto espiritual guiado por chamanes o taitas, identificados por sus bastones, sonajas, 

inciensos, plantas medicinales y uso del fuego. Están sentados en un banco, con su cuerpo 

tatuado y su vestimenta incluye taparrabos y una banda con símbolos que cruza desde el 

hombro hasta la cintura, a partir de lo cual se puede inferir que estas culturas precolombinas 

nariñenses mantuvieron una estrecha relación con las que habitaron en los territorios pacífico y 

amazónico (Uribe, 1976). Otros coqueros están sentados en el suelo y muestran variaciones en 

decoración y posición de su cuerpo.  

Siguiendo esta línea investigativa, los coqueros fueron fabricados con arcilla mediante 

técnicas ancestrales de moldeado y cocción en hornos de leña. El proceso de dar forma, secar 

y cocer la arcilla hace alusión al inicio de la vida y la conexión sagrada del hombre con el volver 

a ser tierra, con el volver al vientre de la Pachamama. Por esta razón, para los Pasto, el ser 

humano no se encuentra separado de la tierra, sino que es parte esencial de ella. Sobre el uso 

de la arcilla Gonzales (2005) señala: 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

940  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Como en la mayoría del mundo, el desarrollo de la tecnología de la cerámica en 

Colombia fue reciente y reemplazó a aquella caracterizada por el uso de la piedra, de materias 

primas orgánicas y de procesos de manufactura que no eran muy especializados.  

El trabajo en cerámica estuvo ausente en el norte de Suramérica hasta hace 3.000 

años. (p.20). 

En relación con lo anterior, el uso del barro para la creación de los coqueros puede ser 

visto como la forma especial para representar divinidades o ancestros como guías espirituales, 

lo que establece un vínculo entre los vivos y sus deidades desde hacía muchos años. La figura 

humana de arcilla invocaría la sabiduría para guiar los procesos curativos y las decisiones 

comunitarias, sus rostros seguramente refuerzan la identidad cultural y el orgullo por los linajes 

antepasados. Dada esta situación, el coquero rodeado de patrones simbólicos sobre su cuerpo 

representaría la armonía entre la vida y la muerte, el hombre y la naturaleza, el sujeto y su 

colectividad, complementos andinos presentes en el fundamento dualidad cósmica. En este 

ámbito, Cárdenas (2005) indica:  

La iconografía -el arte de representar e ilustrar mediante imágenes, figuras o dibujos- es 

también el estudio de los símbolos y de los temas que se esconden detrás de las 

representaciones. En toda sociedad, la cultura es una fuerza colectiva que moldea las 

creencias y los comportamientos sociales, y que ayuda a reproducirlos. (p.38). 

De acuerdo con lo expresado, los coqueros Capulí como textos culturales 

pedagógicamente codifican sistemas de conocimiento andino que estructuran relaciones 

comunitarias, territoriales y cósmicas. Estos objetos enseñan principios de vida andina como la 

reciprocidad, equilibrio y una técnica artesanal que activa el diálogo intercultural lejos de las 

narrativas hegemónicas, revelan cómo las prácticas ancestrales se articulan con los saberes y 

éticas vigentes, y transforman los lugares donde se encuentran en espacios de re-existencia. 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

941  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

En este contexto, el actual artículo presenta un análisis sobre el significado pedagógico 

de la cerámica precolombina de la colección Rumi Kilka, aborda información crucial sobre cómo 

transmiten saberes ancestrales de manera efectiva y cómo se transforman en objetos 

mediadores vivos de conocimiento experiencial e intercultural. Metodológicamente, se realiza 

mediante la observación directa y se contextualiza con estudios regionales que profundizan la 

cosmología andina y resaltan el fundamento dualidad en el proceso de elaboración, en los 

colores, diseños geométricos, géneros humanos biológicos, elementos en las vestiduras y 

significado chamánico. De esta manera, para los integrantes de comunidades originarias Pasto, 

ver su patrimonio arqueológico valorado y usado como recurso pedagógico fortalece su 

identidad y valoración cultural. 

De acuerdo con lo anterior, la colección arqueológica Rumi Kilka se compone de 

sesenta y una (61) piezas: 54 en cerámica y 7 líticos (Instituto Colombiano de Antropología e 

Historia - ICANH, 2020), encontradas fortuitamente en el terreno San Juan de la vereda Cuevas 

del municipio de El Contadero, Nariño, donde habitó la comunidad precolombina Putisnán 

haciendo parte del pueblo Pasto, asentado en la región andina del sur de Colombia y el norte 

de Ecuador, sus raíces cerámicas se remontan a las culturas: Capulí, Piartal y Tuza (Uribe, 

1977- 1978). Al igual que los demás grupos poblacionales del macizo colombiano organizados 

en cacicazgos (Buenahora, 1996), Putisnán fue uno de ellos. En concordancia con el contexto 

histórico nariñense investigado por (Calero, 1991), la influencia inca, la llegada de los 

conquistadores en 1536 y la creación de los cabildos a cargo del visitador García de Valverde 

en 1570-1571 fueron hechos que repercutieron en Putisnán. Según Figueroa (1996), en 1711 

se solicita alinderación de tierras a los reyes de España, lo que permite inferir la constitución de 

un Resguardo en esta localidad, además, indica que en 1869 se funda El Contadero y en 1884 

pasa a ser Distrito Municipal de la Provincia de Obando. La forma administrativa de alcaldía y el 

documento de propiedad escritura pública hizo que el Cabildo se suspendiera, volviera a 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

942  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

funcionar a partir de 1997 y en 2025 se organizara nuevamente en Resguardo, lo que proyecta 

una renovada gestión en beneficio de la comunidad. 

Actualmente, Cárdenas (2025) señala:  

La vereda Cuevas se ubica al nororiente del casco urbano del municipio El Contadero, a 

20 minutos por la nueva vía doble calzada Ipiales – Pasto. Topográficamente, es un lugar 

quebrado con planadas y laderas, de donde se observa el cañón del río Guáitara que baja 

serpenteando del sur occidente. (p.7) 

Acorde con lo citado, el terreno San Juan comprende una aproximación de 3 hectáreas, 

se localiza en una loma con laderas hacia el oriente e incluye espacios dedicados a la 

ganadería y cultivo agrícola que ha originado el encuentro fortuito de piezas cerámicas y que el 

señor Edgar Cárdenas (Fundación Rumi Kilka, 2021) ha coleccionado, cuidado, organizado y 

registrado ante el ICANH para que queden en el lugar como evidencia de los habitantes 

precolombinos. Esto ha hecho que el señor Edgar sea una persona clave en procesos 

investigativos realizados en la región y motivador de la preservación del patrimonio 

arqueológico, que además integra petroglifos ubicados en el mismo terreno, en otros de la 

vereda y en sectores del municipio. 

 

METODOLOGÍA  

La investigación se sitúa en el campo cualitativo, en un alcance descriptivo-reflexivo, se 

centra en la interpretación de la cultura material como instrumento pedagógico. El corpus de 

estudio es un total de 61 piezas cerámicas de la Colección Rumi Kilka: estas fueron objeto de 

observación directa y del sistema de análisis iconográfico. Para el cumplimiento estricto de la 

recolección, se elaboraron unas fichas de registro arqueológico con base en la norma del 

ICANH que permitieron la clasificación morfológica, manufactura, tamaño, policromía, 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

943  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

decoración, estado de conservación y representaciones de carácter simbólico que remiten al 

estilo Capulí-Tuza. 

Adicionalmente se aplicó un método de triangulación teórica que confrontó las 

evidencias materiales obtenidas en la vereda Cuevas con una revisión documental exhaustiva 

de bases de datos específicas (Scielo, Redalyc, Google Académico y repositorios 

institucionales). Este análisis involucra la etnohistoria del altiplano nariñense y la cosmovisión 

de la nación de los Pastos, estableciendo categorías de análisis como la dualidad andina, el 

chamanismo y la mediación pedagógica, dando cierre a esta investigación con la reflexión 

sobre los conceptos de "coqueros" y la construcción de una relación pedagógica entre el 

patrimonio arqueológico y la recuperación de la memoria colectiva local.  

   

RESULTADOS  

Contexto histórico y cultural de la cerámica precolombina Pasto 

La iconografía y técnicas de manufactura de la cerámica precolombina nariñense como 

el modelado, tallado, uso de materiales locales constituyen estéticas andinas basadas en la 

armonía y la utilidad sagrada. Desde la pedagogía, promueven una educación sensorial, ética y 

de análisis de símbolos, que en el contexto del arte precolombino se vinculan con los ciclos 

agrícolas y rituales, además enseñan la sostenibilidad material, la responsabilidad comunitaria 

e invitan a replantear la educación desde una perspectiva de reciprocidad con la Madre Tierra y 

no de explotación. 

Al realizar la contextualización cultural para analizar el significado de dicha cerámica, las 

investigaciones científicas han documentado la existencia de tres culturas precursoras de los 

Pastos, que coexistieron y desarrollaron sus propios estilos de vida: Capulí, Piartal y Tuza. 

Estas culturas han influido en el pensamiento, espiritualidad, costumbres y organización 

político-social de los Pastos contemporáneos. La identidad de dichas culturas precolombinas 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

944  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

en la región sur colombiana y norte ecuatoriana, se forma a partir de sus prácticas sociales, 

expresiones artísticas, cosmovisiones y adaptaciones al entorno andino.  

En esta orientación, el estilo Capulí, desde 700 d.C. hasta 1470 d.C. (Echeverría, 2004), 

se caracteriza por sus piezas cerámicas que presentan decoraciones en dos tonalidades: rojo y 

negro. La técnica empleada es de tipo negativo, simbolizando una dualidad que puede reflejar 

la existencia presente y futura (López, 2012, p.48). Este método implica la aplicación de arcillas 

o grasas sobre un fondo rojo para resguardar los diseños, seguido de una pintura en negro 

que, al retirar las arcillas, emergen los patrones en rojo. Estas cerámicas eran comúnmente 

utilizadas por líderes espirituales o chamanes (Echeverría, 2004), su figura representativa son 

los coqueros y en las tumbas se han descubierto, ollas, cuencos, copas, vasijas, símbolos y 

amuletos de protección y uso cotidiano, que aparentemente contenían ungüentos para rituales 

y curaciones. Según Patiño (2016): “En las cerámicas se refleja una organización de estas 

sociedades alrededor de caciques-chamanes, donde la vida espiritual giró en torno a la 

masticación ritual de la hoja de coca. Las figurillas Capulí representan personajes de elite 

sentados” (p.5).  

De acuerdo con lo citado, la ornamentación cerámica incluye símbolos que representan 

bandas con puntos, mallas triangulares, espirales, cruces, rombos, líneas en diversas 

orientaciones y figuras de animales como monos, aves, pumas y culebras. En relación con esta 

cultura, en el vasto territorio de los Pastos se han hallado cuencos de cerámica sostenidos por 

figuras felinas o humanas, así como objetos de oro de alta calidad (Plazas de Nieto, 1977 - 

1978), que incluyen máscaras, narigueras, pectorales, pendientes, anillos, coronas, 

cascabeles, collares y placas. En el ámbito de la piedra, se han encontrado herramientas de 

moler, martillos, hachas, pulidores, cuchillos, raspadores, cinceles y amuletos de piedra fina 

(Bastidas, 1994). De esta manera, la cultura Capulí, se destacó por su habilidad en artesanía 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

945  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

cerámica como símbolos de estatus y conexión espiritual entre el mundo material y el 

sobrenatural. 

El estilo Piartal, desde 845 d.C. hasta 1515 d.C. (Echeverría, 2004), presenta, al igual 

que el estilo Tuza, diseños cerámicos en tres colores: rojo, negro y ocre, decorados interna y 

externamente, siendo su uso atribuido a la élite cacical o gobernantes de la sociedad 

(Echeverría, 2004). Las decoraciones simbólicas incluían figuras geométricas lineales y 

representaciones del sol, especialmente en las partes externas de las cerámicas, se destacan 

líneas paralelas horizontales e inclinadas y triángulos de diferentes tamaños. En el interior, se 

observan diseños lineales horizontales, verticales y oblicuos divididos en paneles, así como 

representaciones de animales, aves, rostros humanos pintados, figuras circulares, 

rectangulares, cruces, puntos, círculos, mallas, flores, estrellas y otros diseños geométricos y 

figurativos (López, 2012, p.71). En esta cultura, las figuras humanas se representan a través de 

la pintura, a diferencia de la escultura en el caso de Capulí con los Coqueros. 

En relación con lo expuesto, López (2012) indica que en los entierros de este estilo se 

han descubierto diversos objetos de cerámica como cuencos, copas, botijuelas, ocarinas, 

ánforas, ollas con formas fitomorfas, lenticulares, asimétricas, en forma de zapato, globulares, 

trípodes, tetrapodas y vasos; en piedra se han hallado hachas pulidas, metates, morteros y 

comales; en madera, sobresalen armas, bancas, figuras de animales, volantes de uso y telares, 

lo que demuestra un notable desarrollo textil; en hueso: punzones, agujas y cuentas para 

collares. Asimismo, se ha documentado una amplia variedad de instrumentos musicales como 

flautas, ocarinas, cascabeles, caracoles marinos y rondadores elaborados en diferentes 

materiales. Además, los cuerpos de los difuntos han sido hallados descansando sobre esteras 

y se puede distinguir esta cultura por su avance en técnicas metalúrgicas para la creación de 

adornos personales. 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

946  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

El estilo Tuza, desde el 710 d.C. hasta el 1720 d.C. (Echeverría 2004), se caracteriza 

por su organización agrícola, lo que llevó a la creación de diversos objetos y herramientas, 

terrazas de cultivo, bohíos, textiles y tumbas. Al implementar sistemas de cultivo principalmente 

de papa y maíz se evidencia una conexión profunda con el paisaje andino, técnicas que 

garantizaban su supervivencia y fortalecían su sentido de pertenencia. No se han hallado 

objetos de metal, sino cerámicas con acabados poco pulidos, decoradas con patrones 

geométricos que incluyen bandas rojas o marrones, líneas finas horizontales y figuras 

entrelazadas de forma lineal alrededor de su interior y exterior, además figuras de animales y 

humanos. López (2012) da a conocer que, en este tipo de cerámica, en el centro se encuentra 

una estrella de ocho puntas, además de cuadros, triángulos, mallas, guerreros, procesiones de 

personajes tomados de la mano, venados, monos de cola larga, colas entrelazadas, monos 

montando venados, monos consumiendo semillas, aves de diversas especies, felinos, 

roedores, arañas y culebras. Se representan escenas de caza de venados, cornamentas, 

personajes con raquetas o redes para pescar, danzantes, y rondas en torno al sol o la luna, así 

como aves, felinos, lobos, roedores, alacranes y murciélagos. Este tipo de cerámica es 

considerado de uso doméstico y también para fines especiales (López, 2012, p.49), 

destacándose en su producción vasijas, ánforas, platos, comales, cucharones, ollas globulares, 

trípodes, formas fitomorfas, jarros cilíndricos y maquetas de viviendas.  

En cuanto a la vida cotidiana, los indígenas Pastos y sus antepasados habitaban en 

bohíos o casas circulares que medían entre 10 y 20 metros de diámetro (Uhle, 1928) y de 25 a 

43 metros (Grijalva, 1937). En el interior, el fogón, compuesto por tres tulpas o piedras, se 

ubicaba en el centro, mientras que el perímetro se organizaba en espacios destinados para 

dormir, almacenar objetos rituales, herramientas agrícolas, despensa de alimentos, criaderos 

de cuyes y vestimentas. Los bohíos más amplios pertenecían a los líderes principales, mientras 

que los de menor tamaño eran ocupados por otros miembros de la comunidad. Al respecto, 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

947  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Uribe (1986) señala que se ubicaban “en pequeños núcleos de vivienda dispersos, distantes 

pocos kilómetros unos de otros. Estas agrupaciones de bohíos pueden tener desde 2 hasta 60 

unidades de vivienda, siendo muy comunes los asentamientos que tienen un promedio de 15 a 

30 bohíos” (p.11). En estos espacios, se encontraban las huacas, que son los sitios sagrados 

utilizados para los entierros indígenas, consisten en cavidades de dimensiones variables, que 

oscilan entre 70 cm y 3,5 m de diámetro (Martínez, 1977), han sido halladas con profundidades 

de hasta 33 m (Uribe, 1977 - 1978) y más. Estos lugares se situaban generalmente bajo el 

fogón, donde se encontraban los restos humanos acompañados de objetos significativos, 

especialmente cerámica, oro, piedra, hueso, caracoles, plantas, vestimentas y conchas 

marinas. 

Considerando este panorama, cada cultura presentaba características distintas, pero 

compartían similitudes en los fundamentos cosmovisionales en relación con el territorio andino. 

El principal, la dualidad o complementariedad de opuestos de vida-muerte, día-noche, 

masculino-femenino, se manifestaba en el arte y rituales. La cerámica y la agricultura estaban 

vinculadas a recursos locales, lo que generó una identidad profundamente arraigada en el 

ambiente natural. Además, los objetos artísticos han perdurado a lo largo del tiempo, 

convirtiéndose en símbolos de pervivencia, autonomía territorial y comunicación visual. Esto ha 

generado procesos de investigación y educación sobre su legado para fortalecer la identidad 

regional frente a la homogenización global y aportan al mosaico de innovación, resistencia y 

espiritualidad como elementos que nutren la diversidad cultural colombiana.  

Caracterización y significado de los coqueros de la colección Rumi Kilka 

La colección arqueológica Rumi Kilka tiene un total de 61 piezas, de las cuales 54 son 

de cerámica y 7 líticas. La mayoría de ellas pertenecen al estilo Capulí (700 d.C. - 1470 d.C.) y 

en una representación menor al estilo Piartal-Tuza. Los hallazgos fueron fortuitos durante 

labores agrarias y localizados en el terreno San Juan de la vereda Cuevas (municipio de El 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

948  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Contadero, Nariño), lugar que fue históricamente habitad de una parte de la comunidad 

Putisnán de la nación de los Pastos. 

En el lugar, se han encontrado coqueros, ollas, cuencos, copas, vasijas y objetos de uso 

cotidiano de los chamanes, utilizados para guiar a los indígenas en su travesía por esta vida y 

hacia otra después de esta existencia. En este contexto, se destacan pequeñas ollas con asas 

que al parecer estarían sujetas con cuerdas (Uribe, 1976, p.16) y utilizadas para colocar los 

ungüentos para las curaciones durante los rituales y las bebidas hechas con plantas de poder. 

Junto a estos utensilios cerámicos se han encontrado objetos de piedra como moldes, piedras 

de moler, cuchillos, amuletos redondos de piedra fina y en las cercanías a las tumbas piedras 

talladas o petroglifos que alcanzan tamaños de más de 3 metros (Cárdenas, 2025). En la 

decoración de la cerámica, al igual que en los petroglifos se pueden distinguir puntos, espirales, 

cruces, rombos, líneas horizontales, verticales y oblicuas. Los entierros en esta área presentan 

huecos con un diámetro que varía entre 70 cm y 1,5 metros, y una profundidad que oscila entre 

1 y 2 metros, según lo narrado por Edgar Cárdenas (Fundación Rumi Kilka, 2021).  

En este contexto arqueológico sobresalen los coqueros. Entre los hallazgos más 

importantes se pueden mencionar: una figurina de coquero masculino sentado, hecho mediante 

la técnica modelado y pertenece a un contexto de ritual. Se encuentra en mal estado, le falta 

parte de los brazos y piernas. Tiene una altura de 16 cm, ancho 9 cm, profundidad 10 cm. Es 

de color rojizo y presenta un acabado de engobe en el cabello, en negro. En la cabeza tiene un 

hueco, que puede servir como silbato. La decoración predominante es el modelado haciendo 

relevancia en su vestidura (Figura 1). De igual forma, se encuentra una figurina de coquero 

femenino sentado, está en regular estado, posee algunas partes desportilladas. Tiene una 

altura de 10 cm, ancho 8 cm, profundidad 10 cm. También es de color rojizo, en la cabeza tiene 

un hueco y en la decoración toma relevancia su desnudez (Figura 2). 

 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

949  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Figura 1 

 

Figura 2 

Coquero Capulí femenino de la colección Rumi Kilka. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

De igual manera, se encuentran ollas globulares como la presentada en la Figura 3, 

está en buen estado, el color predominante es rojizo, mide de alto 11 cm y un diámetro de 12 

cm, posee cuatro protuberancias sobresalientes en el centro distribuidas equitativamente 

Coquero Capulí masculino de la colección Rumi Kilka. 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

950  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

alrededor y decoradas con triángulos, la boca tiene una altura de 2 cm y 6 cm de diámetro con 

dos pequeñas asas. Posee 2 líneas negras alrededor y 7 verticales, se observa color negro con 

hollín en el asiento. Con respecto a la cerámica Piartal – Tuza, aparece una copa semiglobular 

con grafías en color rojo y negro sobre un fondo ocre, las decoraciones son interiores y 

exteriores, sobresalen líneas verticales, horizontales y oblicuas que forman triángulos, rombos, 

escaleras. Se encuentra en regular estado, le falta un pedazo en la boca. Tiene una altura de 

11 cm, una boca de 15 cm de diámetro y un asiento de 8 cm de diámetro (Figura 4). 

Figura 3 

Olla Capulí con asas de la colección Rumi Kilka. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

951  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Figura 4 

Copa Piartal – Tuza de la colección Rumi Kilka 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La Dualidad Andina como Eje de Significación  

Los hallazgos exponen que la cerámica Capulí constituyó un archivo vivo de la dualidad 

andina, expuesta en el contraste cromático, diseños geométricos y significado chamánico. 

Según lo mencionado, en los detalles simbólicos de la cerámica Capulí de la colección Rumi 

Kilka, se puede observar un reflejo profundo de la cosmología dualista, propia de los pueblos 

indígenas andinos. Esta dualidad, entendida como la complementariedad de opuestos, según 

Llamazares (2006): “Nada nace como un ser único ni está aislado en el mundo. Todo lo que 

existe, ya sea un objeto real o conceptual, tiene imprescindiblemente su par, su opuesto 

complementario, su compañero” (p.2). En este sentido, la dualidad se evidencia en el proceso 

de elaboración, colores, diseños geométricos, géneros humanos biológicos, elementos en las 

vestiduras y significado chamánico. 

Con respecto al proceso de elaboración, la arcilla como elemento integrado por la 

mezcla de materiales como tierra, agua y fuego simbolizan la interacción de elementos de la 

naturaleza esenciales para la existencia, de esta forma, el proceso de cocción podría 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

952  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

interpretarse en el ritual como una transformación que une lo inerte con lo vivo, lo efímero y lo 

perdurable. Según Sondereguer et. al. (2006), el proceso de cocción pasa por tres etapas: 

calentamiento, cocción directa al fuego intenso, y enfriamiento lento a la sombra, esto hace que 

la cerámica sea dura, de excelente textura y color. De acuerdo con lo presentado, el proceso 

general de elaboración de la cerámica se iniciaba con la selección y preparación de la arcilla 

con excelente resistencia, mezclada con arena fina para evitar grietas durante el secado y la 

cocción, lo que se puede evidenciar en pedazos de cerámica Rumi Kilka. Luego se hacía el 

modelado dándole forma, se alisaba para eliminar irregularidades y se pulía las superficies 

frotándolas posiblemente con maderas, huesos lisos o piedras, para dar un acabado brillante, 

impermeable, compacto y una pieza lista para el engobe y la cocción. Este es un proceso 

antiguo que aún continúa vigente entre las técnicas de los alfareros actuales.  

En este ámbito, otro aspecto importante que también se presenta en las cerámicas 

Rumi Kilka es el contraste cromático: combinaciones de colores opuestos. La técnica utilizada 

es de pintura negativa que detalla patrones entre colores rojo y negro, se observa diferentes 

tonalidades debido al proceso de cocción y algunas zonas de las cerámicas presentan 

manchas oscuras por el contacto directo con el fuego, al parecer durante su uso práctico de 

preparación de los ungüentos curativos. Estos contrastes no solo tienen un fin estético, sino 

que aluden al equilibrio necesario entre fuerzas complementarias. Según Llamazares (2006):  

En el arte andino, tanto precolombino como actual, pareciera que ciertas combinaciones 

de colores han gozado de gran predilección. El juego de los opuestos encuentra su 

manifestación en el tratamiento cromático a través de la oposición entre lo claro y lo oscuro, o 

el enfrentamiento de los pares de colores complementarios, […] como el rojo y negro, cuyo 

sentido se refuerza muchas veces por su disposición según enfrentamientos simétricos. (p.10) 

En relación con lo planteado, los pigmentos se obtenían de minerales naturales y 

plantas locales, por ejemplo, el rojo de óxidos y el negro de carbón vegetal. Estos minerales se 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

953  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

molían hasta convertirlos en polvo y se mezclaban con agua o sabias vegetales para crear una 

pasta fluida. Con respecto a lo dicho, Sondereguer et. al. (2006) sostienen: “Con las arcillas 

férricas se dan rojos, naranjas y rosados, y con las de alto contenido de caolín se logran 

engobes blancos” (p.19). Bajo este proceso, en la decoración de la cerámica Rumi Kilka se 

usaron los colores rojo y negro mediante la técnica de engobe, que pudieron ser arcillas 

coloreadas, resinas naturales o cera de abejas seleccionadas por su pureza y capacidad de 

adhesión colocadas en áreas específicas antes de aplicar los pigmentos, y que al utilizar la 

técnica de pintura negativa revelaban los patrones y diseños artísticos, porque “las pinturas de 

origen vegetal, con el fuego se queman y desaparece el color” (Sondereguer et. al., 2006, 

p.19). En algunos casos, se aplicaban múltiples capas de engobe para lograr degradados o 

efectos de profundidad.  

Este orden de ideas, los diseños geométricos presentes en la cerámica Rumi Kilka 

como espirales, rombos, grecas escalonadas y bandas se entrelazan, según el sentido 

chamánico representan la interdependencia entre lo terrenal y lo celestial o lo humano y lo 

natural. Simulan culebras o motivos que figuran paisajes andinos como volcanes o quebradas y 

aluden a la dualidad geográfica sagrada de arriba y abajo, pensamiento fundamental en la 

cosmología de pueblos agrícolas que dependían de los ciclos de tiempo (Mamián, 2004, p.35). 

De igual manera, en la cerámica Rumi Kilka los géneros biológicos humanos masculino 

y femenino se encuentran en los coqueros. Duncan (1992) manifiesta que representan “el 

rango de la persona (los hombres sentados en bancos y las mujeres sentadas en el suelo)” 

(p.15). Rango que estaría denotando el poder, autoridad y relación que tuvo lo masculino con lo 

alto, con lo de arriba, por esta razón en el contexto del ritual estaría sentado en un banco. En 

cambio, el suelo estaría relacionado con lo femenino, la maternidad, la tierra. En estas 

circunstancias, dentro de la diversidad de los coqueros masculinos y femeninos, se han 

identificado figuras que sostienen un bastón de mando, otras que tienen las manos bajo la 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

954  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

mandíbula inferior y figuras de gritones. Asimismo, se han encontrado figuras sentadas con las 

piernas extendidas, vestidas con faldas, algunas sentadas con las piernas recogidas, otras que 

exhiben un vientre prominente y algunas amamantando a sus hijos (Bastidas, 1994). 

Con respecto a los grabados, en el coquero masculino Rumi Kilka se presenta la técnica 

incisión utilizada para realizar los dibujos. Según Sondereguer et. al. (2006): “Es cualquier 

marca en forma de corte o raya trazada sobre la pasta fresca” (p.19), posiblemente hecha con 

punzones que pudieron ser de hueso, espinas o palos puntiagudos. Ardila (2020) indica que las 

incisiones se encuentran en los coqueros “específicamente sobre las bandas diagonales que 

aparecen sobre su pecho, registran líneas de diferentes direcciones o en algunos casos con 

éstas se forman diferentes figuras geométricas. La técnica de la incisión, algunas veces se 

encontró acompañada de pintura” (p.63). Efectivamente, estos detalles se presentan en la 

banda del coquero Rumi Kilka, encontrándose dividida a lo largo por cuatro líneas y a lo ancho 

por cuatro conjuntos de tres líneas, notándose ciertos restos de pintura negra.  

En relación con lo anterior, la banda cruzada sobre el pecho del coquero podría tener un 

significado utilitario y simbólico, por una parte, en la vida cotidiana podrían servir para cargar 

objetos contenedores de hoja de coca y por otra parte, representar status social o roles 

especiales de chamanes y caciques en su función de líderes comunales. En este contexto, la 

banda podría aludir a una protección espiritual siendo un elemento que resguardaba el 

equilibrio entre el chamán y su función social de armonización entre los integrantes de su 

comunidad y las culturas aledañas, teniendo en cuenta que los Pastos, como lo señala López 

(2014): 

Se trata de sociedades, cuyos asentamientos principales han sido encontrados en 

territorios de climas fríos, y este tipo de vestimenta hace referencia a zonas de climas más 

cálidos. Por cuanto, posiblemente se trate de representar personajes de la misma sociedad que 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

955  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

habitan en la parte más cálida, o personajes de culturas provenientes de la Costa o del Oriente. 

(p.87) 

Según lo citado anteriormente, la vestimenta de las estatuillas coqueros podría reflejar 

un préstamo estilístico o una respuesta a dinámicas interculturales. Esto se afirma porque la 

vestimenta del pueblo Pasto al habitar generalmente territorios de clima frío, según López 

(2014), “de acuerdo a las crónicas, los Pastos utilizaban para vestir unas mantas largas que les 

cubría desde el pecho hasta las rodillas, y una serie de adornos que debieron responder según 

el sexo, la ocasión y la categoría” (p.80). Esta vestimenta era acompañada de adornos como 

narigueras, sonajas, aretes y cascabeles. Por consiguiente, la banda colocada en diagonal en 

el coquero también adquiere un significado importante relacionado con la bipartición, doble cara 

o simetría, donde dos secciones opuestas se unen en un solo objeto y evocan la unión de 

contrarios. Entonces, el coquero por su contexto funerario representa la existencia de un ritual 

de reciprocidad u ofrenda a deidades duales como el sol y la luna, o la vida y la muerte. En 

relación con esto, la cerámica refleja una función sagrada, empleándose en ceremonias que 

honraban estos ciclos integrándose lo material y lo espiritual. Sobre la dualidad simétrica 

Llamazares (2006) expresa:  

Un recurso de mayor abstracción igualmente representativo de la dualidad es la 

simetría, en sus diversas variantes. La más común es la simetría axial especular, es decir, 

aquella en la que la imagen se configura por el enfrentamiento de mitades idénticas a ambos 

lados de un eje central vertical, por un enfrentamiento transversal sobre la horizontal, o por giro 

y abatimiento sobre la diagonal. (p.8) 

Acorde con lo citado, la banda diagonal del coquero en el ritual chamánico se 

representaría la serpiente, animal de poder que media entre la vida y la muerte, la protección y 

el peligro, además, se asociaba con deidades de poder y transformación. Al respecto Reichel-

Dolmatoff (1988) indica: “En Colombia la gran serpiente es un monstruo chamánico y aparece 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

956  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

en alucinaciones y mitos, no como determinada especie zoológica sino como pesadilla o 

augurio” (p.69). En este sentido, la banda al ser culebra también complementaría la dualidad de 

pareja con el coquero masculino, porque este animal en varias culturas andinas significa 

fertilidad, cambio y madre. 

Otro aspecto importante en los coqueros en su vestimenta es el taparrabo, prenda 

común en muchas culturas andinas de clima abrigado, asociada a actividades cotidianas y 

laborales. En los coqueros, su representación podría vincularse al consumo ceremonial de la 

coca, siendo un elemento sagrado unido a la energía vital del ser humano, a la fertilidad 

agrícola y mecanismo de comunicación con lo espiritual al facilitar el trance y el contacto con 

ancestros o deidades. De esta manera, los taparrabos y bandas cruzadas en los coqueros 

pastos no eran simples adornos, sino elementos colmados de significado. 

En este ámbito sagrado, los coqueros desde su significado chamánico que evocan, se 

puede manifestar que el chamán en la época precolombina, ocupaba un papel central como 

mediador entre el mundo espiritual y el físico. Cárdenas (2005) señala: “En la iconografía de 

Colombia amerindia fue la imagen del chamán -un personaje tan importante como el mismo 

cacique- pues se suponía que poseía el poder de comunicarse con los espíritus y de 

convertirse en jaguar; ave o serpiente” (p.39). Por tanto, por su mediación se podía saber el 

pensamiento de los seres sobrenaturales y con sus poderes hacía rituales para enfermar a los 

enemigos y curar o alejar los malos espíritus. Al hacer una descripción minuciosa del rostro de 

los coqueros masculino y femenino Rumi Kilka, sus ojos se encuentran abiertos, brotados y 

tienen una mirada en ángulo de 45 grados, observan en meditación hacia lo alto. Sobre este 

tipo de ojos, Ardila (2020) sostiene que “probablemente evoca el trance inducido por plantas 

psicoactivas” (p.103). Esto significa que los coqueros estarían concentrados intensamente en la 

percepción de sensaciones externas, voces interiores, respiración y la vista en un punto 

luminoso (Reichel-Dolmatoff, 1988, p.44). 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

957  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Continuando con la descripción, los coqueros Rumi Kilka tienen su nariz bien definida al 

igual que su boca y en el lado de la mejilla izquierda aparece la protuberancia que indica que 

están mascando coca. Su cabellera en forma de casco termina por encima de sus oídos y tiene 

abundantes rastros de color negro. En la parte superior de la cabeza tienen un orificio de un 

centímetro de diámetro que hace observar que por dentro son huecos, incluso sirven como 

silbato o cumplir las funciones de un poporo: recipientes, simbolismo sexual, modelo cósmico, 

linaje y rango de su dueño (Reichel-Dolmatoff, 1988, p.50-53).  

Atendiendo a este entorno, la figura del coquero que respetaba y sacralizaba al chamán, 

se transformaba en objeto-sujeto sanador, guía y protector espiritual de la persona y 

comunidad. Por medio del ritual y el trance se entrelazaba con lo divino y la naturaleza a través 

del uso de plantas sagradas: en el caso de Nariño el yagé, coca, marihuana o guanto; música, 

danzas, máscaras, salía de esta realidad y pasaba al plano sagrado, a un desdoblamiento 

corpóreo. Reichel-Dolmatoff (1988) contextualiza:  

La máscara, mejor que ningún otro objeto ritual, expresa la idea de la transformación. 

Puesta, en vida o en muerte, transforma a su portador. […] El acto de ponerse una máscara 

corresponde al de tomar un alucinógeno, es decir que la persona entra en otra dimensión, a 

otra realidad. […] En los actuales bailes con máscaras de los Kogi, cada una de ellas 

representa cierta fuerza sobrenatural que, durante el baile, “ve” a las demás máscaras dentro 

de otra dimensión. Generalmente se observa un concepto subyacente de oposición. (p.59). 

En relación con lo citado, la dualidad presente en la lucha de contrarios que se 

complementan, disputa, apaciguan, acuerdan y equilibran permitía al chamán adquirir el poder 

de interpretar señales de los espíritus, equilibrar las energías, asegurar el bienestar colectivo, 

dominar los saberes sobre las hierbas medicinales, los ciclos agrícolas y símbolos rituales, 

consolidándose en un puntal en la estructura social y espiritual como custodios de la memoria 

histórica y cósmica de sus pueblos. En relación con lo planteado, Llamazares (2006) indica: 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

958  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Como muestran la cosmogonía y la teogonía andinas, es condición divina y sagrada por 

excelencia la posibilidad de desdoblarse, distinguiéndose del resto de lo creado por conservar 

la capacidad para reunificarse […] Esta peculiaridad sólo se transfiere en la tierra a ciertos 

individuos especiales, como los sacerdotes y los chamanes, capaces de desdoblar su 

conciencia, desplazarse a otras dimensiones y regresar a su realidad de partida. (p.9). 

Consecuentemente con lo planteado, el chamán en su identidad doble se encuentra en 

los coqueros como personas de importancia. Al respecto, Cárdenas (2005) afirma: “La 

transformación fue un tema recurrente de la ideología socioreligiosa de las sociedades 

prehispánicas de Colombia, y fue representada iconográficamente en la cerámica, en la 

metalurgia y en la estatuaria lítica” (p.42). Como persona que influía en el devenir individual y 

colectivo desde el poder de entrar en contacto con las energías superiores y antepasados que 

le permitían develar conocimientos, se representaba el coquero masculino sentado en un 

banco, objeto que significa autoridad. Según Ardila (2020): “En el caso de la cerámica Nariño, 

son bancos en su mayoría cuadrados, de patas cortas, que tienen su propia base en la pieza. 

Se sabe que existieron bancos hechos en madera de chonta, de uso muy restringido” (p.108). 

El coquero Rumi Kilka se encuentra en mal estado y solo cuenta con la base del banco, 

pero su diseño evoca ser similar a los encontrados en otros lugares del pueblo Pasto, estar 

sentado con sus brazos extendidos sobre sus rodillas. Según Reichel-Dolmatoff (1988): 

“Sentada en una posición ritual, la persona llega a constituir parte de un eje cósmico. El banco 

denota autoridad pues sentado en él el chaman medita, adivina, canta o ejecuta sus ritos y 

curaciones” (p.55). 

En este ámbito, el coquero al encontrarse en un contexto funerario, su posición es 

similar a la forma de enterrar a los muertos y simboliza el regreso al vientre de la Madre Tierra 

en forma fetal, de la misma manera en que se encontraba en el vientre de la madre antes de 

nacer, lo cual da a entender el devenir de un nuevo nacimiento. Además, la dualidad vuelve a 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

959  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

estar presente en estos rituales sagrados que involucran la muerte y la vida en la casa, en este 

aspecto, Reichel-Dolmatoff (1988) afirma:  

La costumbre de enterrar a los muertos en la casa […] conlleva la idea de “dos casas”, 

de un dualismo y de una intercomunicación entre dos dimensiones. La casa de arriba, donde 

vive la familia, es la de luz, de calor, mientras que el entierro debajo del piso es la casa de la 

obscuridad y del frío. (p.37). 

De acuerdo con lo anteriormente expuesto, pedagógicamente todas las formas de 

expresión de la dualidad en la cerámica Pasto son manifestaciones de una cosmología que 

integra opuestos complementarios que guían el orden individual, social y cósmico. Cada pieza 

cerámica funciona como un microcosmos donde conviven fuerzas complementarias y 

recuerdan la importancia del equilibrio en un mundo regido por la reciprocidad y la 

interdependencia. 

Transferencia cultural en ambientes educativos 

Bajo la óptica educativa, los hallazgos de la investigación han situado a las cerámicas 

precolombinas y en especial a los coqueros como objetos estéticos contendores de textos 

culturales pedagógicos. De los resultados, se desprende que el uso ceremonial del coquero 

Capulí sintetiza principios del Buen Vivir o Sumak Kawsay como el equilibrio, ciclos vitales y 

espiritualidad relacionada con el entorno que le rodea al humano. En la perspectiva 

pedagógica, estos objetos indican experiencias educativas centradas en el cuidado personal, 

familiar, social, natural y espiritual, confrontando lógicas individualistas y globales. De esta 

forma, al explorar cómo el coquero media relaciones entre humanos y deidades, se introduce 

una lógica educativa de saberes que cuestionan las situaciones actuales concernientes con lo 

ambiental e intercultural, por tanto, se perciben diseños educativos fundados en la reciprocidad 

que usa al coquero como objeto de interdependencia. Así, la colección Rumi Kilka se 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

960  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

transforma en una herramienta generadora de pedagogías reparadoras de identidad que tejen 

futuros posibles desde lo ancestral. 

Acorde con lo anterior, la transferencia cultural en ambientes educativos en zonas 

rurales, habitad natural de los habitantes indígenas representados en los coqueros y demás 

cerámicas, es fundamental para preservar la diversidad y el desarrollo comunitario. Las 

tradiciones en la ruralidad son pilares de la identidad colectiva y conservarlas evita la 

homogeneización cultural, además permite a las comunidades comprender sus raíces y 

fortalece el sentido de pertenencia ante cambios sociales (Ruano, 2019, p.19). Dichas prácticas 

rurales desde la ancestralidad han estado unidas a la gestión sostenible de recursos naturales 

como la agricultura, medicina, artesanía y técnicas de construcción ecológica. Este 

conocimiento transmitido oralmente y de forma simbólica en las cerámicas, ha sido vital para 

enfrentar desafíos actuales como la seguridad alimentaria. De este modo, la memoria cultural 

deja de ser un vestigio del pasado y se convierte en un recurso dinámico para construir 

presentes inclusivos y diversos que involucran la participación colaborativa entre comunidades, 

gobiernos y organizaciones que reconocen su valor como legado ancestral y fuente de 

innovación social. 

Bajo este marco, es importante el proceso de conservación cultural que ha emprendido 

el señor Edgar Cárdenas (Fundación Rumi Kilka, 2021) nativo del municipio de Iles, Nariño, 

quien llegó a vivir a la vereda Cuevas del municipio de El Contadero (N) en 1980 después de 

contraer matrimonio. Dedicado a las actividades agrarias ha encontrado fortuitamente huacas o 

entierros sagrados contenedores de cerámicas que a causa de la humedad y movimiento de la 

tierra se han deteriorado unas más que otras. Igualmente, ha promovido actividades de 

salvaguarda de petroglifos existentes en esta vereda y en la extensión del territorio indígena de 

Putisnán. En la actualidad, hace parte de los fundadores de Rumi Kilka, una fundación creada 

para la promoción de la educación ambiental, cultural y ecoturística.  

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

961  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Dentro de este escenario, se ha propuesto la organización de un museo arqueológico 

en la localidad, siendo importante como espacio de conservación y exhibición de piezas 

precolombinas de arte rupestre y cerámicas, que convertidas en evidencia recogen momentos 

valiosos del saber, historia, arte, cultura y forma de vida del Pueblo Putisnán - Pastos. Según 

Echeverria (1995):  

La afición por coleccionar objetos arqueológicos no obedece únicamente a la 

antigüedad o al aspecto artístico de las cosas, hay en el coleccionista un cariz que va más allá 

de los cálculos económicos, hay un sentimiento especial de identificación con el pasado, actitud 

que le hace distinto al común de la gente, y que la propia sociedad lo reconoce. (p.44). 

En concordancia con lo citado, las principales actividades que impulsa con la colección 

Rumi Kilka para fortalecer de la identidad cultural son: la realización de rituales, conversatorios; 

jornadas educativas, ecológicas, artísticas e investigativas orientadas a la divulgación y 

sistematización de saberes y prácticas indígenas. Además, se propone convertir el lugar en un 

centro que facilite la enseñanza aprendizaje de nuevos conocimientos y toma de conciencia 

sobre la importancia histórica de los antepasados de Putisnán.  

En este ámbito, se puede destacar que los mayores sabedores y artesanos tienen un rol 

crucial como guardianes y transmisores del saber ancestral que sustentan la identidad cultural 

de la vereda Cuevas. Porque en las comunidades indígenas, es costumbre que los mayores 

enseñen las técnicas, relatos, valores e interpretaciones del mundo conectadas con el aprecio 

a la naturaleza y la espiritualidad. De este modo, promueven un enfoque pedagógico 

fundamentado en la observación, la práctica, lo emocional y lo comunitario. Convierten los 

espacios educativos en momentos donde enseñan en cada relato y obra de cerámica, un 

símbolo de pertenencia y un medio que establece las redes de enseñanza aprendizaje 

intergeneracionales. Al respecto Patiño (2016) señala: 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

962  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Varios resguardos indígenas pasto mantienen vivas las tradiciones culturales y 

ancestrales, especialmente a través de sus mitos y prácticas rituales, los sitios arqueológicos 

son considerados sagrados, especialmente aquellos donde existen o existieron cementerios, 

petroglifos y objetos de las culturas pasadas. Aún continúa el uso de la coca entre los 

gobernadores y taitas o curanderos, además de redes de intercambio a través de los mercados 

y festividades sobresaliendo especialmente la celebración del Inti Raymi en relación con el sol y 

la madre tierra (mama pacha) no solo en el altiplano de Nariño sino con las regiones del norte 

del Ecuador en el Carchi. Las culturas prehispánicas de la región están vivas a través de las 

comunidades pasto de hoy. (p.8) 

De acuerdo con lo citado, la cerámica Capulí, especialmente los coqueros de la 

colección Rumi Kilka reactivan los saberes fundacionales relacionados con la coca, planta 

sagrada que acompaña las ofrendas a la Pachamama, pacta unidad social y reafirma 

reciprocidad con el cosmos. En los rituales, la coca se transforma en herramienta de diálogo 

espiritual, donde se solicita permiso a los espíritus para sembrar, cultivar, cosechar; para 

mantener vivas las creencias y relaciones entre humanos, naturaleza, ancestros y dioses; para 

que los coqueros de cerámica continúen siendo una representación del conocimiento ecológico 

y espiritual que desafía la lógica utilitaria del mundo contemporáneo y reivindican el derecho de 

las comunidades a existir según sus propios parámetros simbólicos. 

En esta orientación, se encuentra la educación intercultural actual (Walsh, 2013) que 

reconoce que las memorias colectivas se tejen en los actos cotidianos: en la forma de preparar 

alimentos, de nombrar los fenómenos naturales o de compartir rituales. Esta pedagogía valida 

los saberes que han sido marginados por los sistemas educativos hegemónicos y vincula la 

educación escolar con la vida diaria, la preservación de las tradiciones, la construcción de 

ciudadanías críticas capaces de dialogar con la diversidad y cada acción cotidiana se convierte 

en un desafío a la monoculturalidad. 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

963  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Acorde con lo expresado, el proceso de enseñanza aprendizaje se transforma en 

experiencial y rompe la pasividad de los modelos de educación tradicional. Porque en las 

practicas cotidianas los mayores sabedores transmiten valores y significados cosmológicos, las 

visitas a sitios arqueológicos transforman los petroglifos y cerámicas en libros abiertos que 

narran luchas y resiliencias, los palabreos convierten los momentos en espacios de 

reciprocidad de saberes y en Colombia todos los métodos de Educación Propia (CONTCEPI, 

2013) se fundan en herramientas para descolonizar la enseñanza al aprender con las manos, 

con los pies en la tierra, con el corazón en la memoria y con la educación como acto de 

sanación colectiva donde la identidad cultural se entrelaza entre los elementos cerámicos de 

los coqueros y los chamanes que encarnan la sabiduría práctica, espiritual y de resistencia.  

En contraste con la actualidad, el hombre de arcilla que personifica el ser indígena se 

enfrenta a desafíos globales. Su representación se comercializa desprovista de significado, 

reduce su esencia a simples objetos y sujetos decorativos frente a empresas o instituciones 

que infringen sus derechos personales y colectivos. En un contexto de crisis cultural y 

ambiental, este símbolo cerámico adquiere nuevas interpretaciones de significado relacionadas 

con la migración juvenil, la falta de oportunidades que coloca en peligro la transmisión de 

conocimientos propios e intergeneracionales, las luchas contra la minería ilegal, la 

deforestación y el uso irresponsable de los recursos no renovables que refleja el desequilibrio 

con la naturaleza y el cambio climático. Por tanto, desde el significado del coquero símbolo de 

la vida, se puede continuar exigiendo a las autoridades políticas públicas que respeten los 

saberes, sentires y actuares ancestrales sobre la tierra. En este ámbito, la presencia de los 

coqueros de cerámica transporta a las personas a épocas donde la existencia de variedad de 

culturas desafía la homogenización cultural, reivindica la soberanía territorial y reafirma la 

continuidad de la cultura Pasto conectada con su territorio. Este símbolo, en el espacio 

educativo enseña los valores de la humildad de la arcilla como parte de la tierra, el respeto 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

964  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

hacia los mayores, la reciprocidad, el cuidado por la naturaleza y el moldeado de la propia vida 

al crear artísticamente figuras humanas de barro en el marco de su cosmovisión. 

En esta perspectiva, la figura del hombre cerámico en los coqueros Pastos incorpora un 

símbolo que no se estanca en el tiempo, sino que se transforma, se fragmenta y se 

reconstituye, al igual que las culturas. Su relevancia se fundamenta en abordar cuestiones 

apremiantes de justicia climática, decolonización educativa, resistencia digital y equidad de 

género. En sus fisuras y contornos, lleva grabado un mensaje de reconocimiento del humano 

como parte de la construcción de la memoria colectiva para que no sea en un museo, sino en la 

vida misma. Esta figurilla, esculpida por manos ancestrales y contemporáneas, continúa 

desafiando a un mundo que persiste en dividir lo humano de lo sagrado, lo intercultural y la 

esencia de las narrativas que se transmiten motivando luchas y resistencias. Aunque 

históricamente se ha destacado a los hombres en los coqueros, las mujeres Pasto también han 

desempeñado un papel fundamental, lo que significa que el saber ancestral también es 

preservado gracias a las abuelas y madres. Por ello, en talleres comunitarios y mingas de 

saberes, las mujeres han enseñado y continúan enseñando a moldear el barro como si fuera la 

vida que reafirma su rol como creadoras y narradoras de la cultura. 

 

DISCUSIÓN  

El análisis de la cerámica de la Colección Rumi Kilka permite corroborar que estas 

piezas arqueológicas son auténticos archivos históricos de arcilla que codifican la compleja 

cosmología del pueblo Pasto. Al contrastar la observación directa de las piezas con la literatura 

de autores como Cárdenas (2005) y Reichel-Dolmatoff (1988), se evidencia que la iconografía y 

las técnicas de manufactura (modelado, pintura negativa e incisión) constituyen un lenguaje 

simbólico que enseña principios de dualidad y reciprocidad andina. 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

965  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Además, la presencia de figuras masculinas y femeninas con posturas diferenciadas (el 

hombre en un banco y la mujer en el suelo) refuerza la tesis de Duncan (1992) sobre el rango y 

la relación con los planos cósmicos: lo masculino vinculado a lo alto y lo femenino a la tierra y 

la maternidad. Esta dualidad se extiende al uso cromático del rojo y negro, que más allá de una 

técnica de pintura negativa, representa el equilibrio de fuerzas opuestas y complementarias 

necesarias para la vida. 

Asimismo, la caracterización facial de los coqueros, con ojos brotados y mirada en 

meditación hacia lo alto, sugiere un estado de trance inducido por plantas sagradas como la 

coca. Esto posiciona al chamán como un mediador esencial entre el mundo físico y espiritual, 

una figura de autoridad que, a través del ritual, aseguraba el bienestar colectivo y la armonía 

con la naturaleza. El hallazgo de estas piezas en contextos funerarios y bajo los fogones de los 

antiguos bohíos ratifica su papel como guías espirituales en el tránsito hacia otra existencia. 

De esta manera, desde una perspectiva pedagógica, los resultados sugieren que el uso 

del patrimonio arqueológico en contextos educativos locales puede actuar como un mecanismo 

de resistencia contra la colonialidad y la homogeneización cultural. La Colección Rumi Kilka se 

transforma así en un objeto mediador vivo que facilita una didáctica de la memoria colectiva. Al 

integrar estos saberes ancestrales en la educación formal, se promueve una ética de 

sostenibilidad y reciprocidad con la Madre Tierra, valores urgentes en el contexto 

contemporáneo. 

Aunque la observación directa y la revisión bibliográfica han permitido una interpretación 

profunda de las piezas cerámicas, la naturaleza fortuita de muchos de los hallazgos limita la 

reconstrucción precisa del contexto estratigráfico original. Futuras investigaciones 

arqueológicas sistemáticas en la vereda Cuevas podrían aportar datos sobre la organización 

espacial de los asentamientos Putisnán y su interacción con otras culturas del macizo 

colombiano y la costa Pacífica. 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

966  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

CONCLUSIONES 

Las piezas cerámicas de la colección Rumi Kilka, configuran un archivo material que 

cuestiona la historia fragmentada de los pueblos andinos. Pedagógicamente, esta colección 

facilita una didáctica de la memoria colectiva, porque cada cerámica y coquero con sus motivos 

geométricos y materialidades, documentan resistencias simbólicas que han perdurado frente a 

la colonialidad. Por tanto, su estudio puede articularse mediante metodologías situadas y 

activas que permitan la reconstrucción de paisajes culturales, biografías de objetos y contextos 

educativos vinculados con luchas contemporáneas por la conservación de la identidad. 

Los coqueros Pasto continúan transmitiendo saberes ecológicos, de medicina 

tradicional, organización social y actúan como herramientas pedagógicas interculturales que 

buscan valorizar conocimientos holísticos. En la actualidad, como patrimonio vivo, los 

artesanos Pasto prosiguen con la fabricación de coqueros combinando técnicas ancestrales 

con innovaciones, mientras los museos los presentan como testimonios de la diversidad 

cultural precolombina. Por lo cual, los coqueros dejan de ser objetos y se transforman en 

manifestaciones materiales de una cosmovisión integral, donde lo espiritual, natural y social se 

entrelazan. Además, su presencia en los rituales, arte y educación resalta la resiliencia de un 

pueblo que, a través de la arcilla y la hoja de coca, teje memorias, resiste al olvido y reclama su 

lugar en un mundo globalizado donde debería prevalecer el significado de una cosmovisión 

indígena representada en la fusión humana, sagrada y natural, arraigada en su comprensión 

del universo y su relación con la tierra Pachamama. 

Los coqueros Pasto enseñan que el conocimiento está en los rituales que practican la 

reciprocidad con la tierra y los ancestros, está en la forma educativa que integra memoria, ética 

y ecología. De esta manera, la cerámica encarna una epistemología de aprender en el tejido de 

relaciones de cuidado comunitario, donde los objetos de arcilla comparten la función 

pedagógica de ser tecnologías de memoria que enseñan mediante símbolos y rituales. Por 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

967  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

tanto, el coquero, no es un simple recipiente de uso ceremonial, sino que se utiliza para 

enseñar responsabilidad, equilibrio espiritual y patrones educativos andinos basados en la 

dualidad representada en el proceso de elaboración, motivos geométricos, colores, géneros 

humanos biológicos, elementos en las vestiduras y significado chamánico, donde el 

conocimiento se vive, se memoriza y se recrea desde la complementariedad. 

En este contexto, los coqueros sin importar el género han sido guardianes de los 

principios culturales, preservadores del uso ritual de la coca durante tiempos memorables y 

ahora se enfrentan a la educación hegemónica que ha ignorado que enseñar es un acto de 

custodiar mundos diversos. Frente a esto, sus pedagogías desde el fundamento sagrado de las 

plantas como la coca proponen espacios de sanación, reconocen la diversidad cultural y el 

florecimiento de todos los saberes. Además, los coqueros Capulí presentes también en la 

colección Rumi Kilka, representan un pensamiento que desafía la racionalidad occidental 

educativa desde la ruralidad donde se encuentran y su inclusión en procesos pedagógicos 

exige un giro decolonial al reconocer que estos objetos son códigos de saberes sobre medicina 

ancestral, astronomía, espiritualidad y ecología que han sido disminuidos por los discursos de 

progreso. 

Finalmente, se puede expresar que los coqueros como archivos históricos de arcilla 

guardan principios fundamentales de la cosmovisión del pueblo Pasto. Actúan como 

mediadores entre los tres mundos andinos, conectan a los vivos con sus ancestros y deidades, 

los diseños artísticos funcionan como símbolos visuales que relatan orígenes, pertenencia a la 

Madre Tierra, mitos, ciclos agrarios y principios éticos. A pesar de la colonización y la 

estigmatización de las prácticas indígenas, los coqueros han permanecido como emblemas de 

identidad y resistencia que enseñan a desaprender jerarquías coloniales y a fortalecer 

enfoques interculturales, donde la educación se convierta en escenario para encontrar 

acuerdos entre significados diversos. 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

968  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Declaración de conflicto de interés 

El autor declara no tener ningún conflicto de interés relacionado con esta investigación. 

Declaración de contribución a la autoría 

James Ariel Cárdenas Morán: conceptualización, curación de datos, análisis formal, 

adquisición de fondos, investigación, metodología, administración del proyecto, recursos, 

software, supervisión, validación, visualización, redacción del borrador original, revisión y 

edición de la redacción 

Declaración de uso de inteligencia artificial 

Los autores declaran que utilizaron la inteligencia artificial como apoyo para este 

artículo, y también que esta herramienta no sustituye de ninguna manera la tarea o proceso 

intelectual. Después de rigurosas revisiones con diferentes herramientas en la que se 

comprobó que no existe plagio como constan en las evidencias, los autores manifiestan y 

reconocen que este trabajo fue producto de un trabajo intelectual propio, que no ha sido escrito 

ni publicado en ninguna plataforma electrónica o de IA. 

 

REFERENCIAS 

Ardila, D. (2020). La cerámica Nariño (¿100 d.c.? -1680? d.c.): hipótesis interpretativas. 

[Maestría en Historia del Arte, Universidad Nacional de San Martín, Instituto de Altos 

Estudios Sociales, Buenos Aires, Argentina] 

https://ri.unsam.edu.ar/bitstream/123456789/1698/1/TMAG_IDAES_2020_ALDY.pdf 

Bastidas, G. (1994). Exploración arqueológica del Carchi. Quito, Ecuador: Casa de la Cultura 

Ecuatoriana. Núcleo del Carchi.  

Buenahora, G. (1996). Una aproximación etnohistórica a los grupos humanos originales del 

macizo colombiano. Anuario de Historia Regional y de las Fronteras, 2(3), (pp. 123-163). 

https://revistas.uis.edu.co/index.php/anuariohistoria/article/view/1792/2172 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12
https://ri.unsam.edu.ar/bitstream/123456789/1698/1/TMAG_IDAES_2020_ALDY.pdf
https://revistas.uis.edu.co/index.php/anuariohistoria/article/view/1792/2172


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

969  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Calero, L. (1991). Pastos Quillacingas y Abades 1535-1700. Biblioteca Banco Popular. 

Cárdenas, F. (2005): Iconografía y simbolismo en Colombia prehispánica. Organismo 

Autónomo de Museos y Centros. Iconografía y simbolismo en Colombia prehispánica 

(pp. 36-48). https://www.museosdetenerife.org/blog/iconografia-y-simbolismo-en-

colombia-prehispanica/ 

Cárdenas, J. (2025). Interpretaciones etnográficas del arte rupestre de la Vereda Cuevas en el 

Municipio El Contadero, Departamento de Nariño (Colombia). Plumilla Educativa, 34 (1) 

1-25 p. DOI: https://doi.org/10.30554/pe.34.1.5339.2025 

Comisión Nacional De Trabajo Y Concertación De La Educación Para Los Pueblos Indígenas – 

CONTCEPI, (2013), Perfil Del Sistema Educativo Indígena Propio - S.E.I.P, Bogotá. 

Duncan, R. (1992). Arte precolombino y diseño en la cerámica Nariño. Arte de la tierra. Bogotá: 

Editorial Presencia. 

Echeverría, J. (1995): La construcción de lo prehispánico: aproximación antropológica a la 

arqueología ecuatoriana [Maestría en Antropología, Facultad Latinoamericana de 

Ciencias Sociales] http://hdl.handle.net/10469/113 

Echeverría, J. (2004). Las Sociedades Prehispánicas de la Sierra Norte del Ecuador. Una 

aproximación arqueológica y antropológica. Instituto Otavaleño de Antropología. Serie I, 

Perspectiva Histórica No.1. Quito, Ecuador. 

Figueroa, V. (1996). Historia de El Contadero. Tipografía Cabrera. 

Fundación Rumi Kilka, (2021), Capítulo 8, El Misterio de las Huacas y el Patrimonio 

Arqueológico de Putisnán, Edgar Cárdenas [Video]. YouTube https://youtu.be/unXyD6-

IHOw 

Gonzales, V. (2005). Las culturas arqueológicas de Colombia. Organismo Autónomo de 

Museos y Centros. Iconografía y simbolismo en Colombia prehispánica (pp. 18-34). 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12
https://www.museosdetenerife.org/blog/iconografia-y-simbolismo-en-colombia-prehispanica/
https://www.museosdetenerife.org/blog/iconografia-y-simbolismo-en-colombia-prehispanica/
https://doi.org/10.30554/pe.34.1.5339.2025
http://hdl.handle.net/10469/113
https://youtu.be/unXyD6-IHOw
https://youtu.be/unXyD6-IHOw


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

970  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

https://www.museosdetenerife.org/blog/iconografia-y-simbolismo-en-colombia-

prehispanica/ 

Grijalva, C. (1937). La expedición de Max Uhle a Cuasmal ósea la Protohistoria de Imbabura y 

Carchi. Quito, Editorial Chimborazo. 

https://bibliotecadigital.uce.edu.ec/files/original/40683f80ee9b03802c928e892b59d137d

740b585.pdf 

Instituto Colombiano de Antropología e Historia [ICANH] (2020).  Certificado de registro y 

tenencia de bienes pertenecientes al patrimonio arqueológico nacional, registro número 

4464 del 20 de diciembre de 2020 a nombre de la Fundación Rumi Kilka. 

Llamazares (2006). Metáforas de la dualidad en los Andes: cosmovisión, arte, brillo y 

chamanismo. Solanilla, V. y Valverde, C. (Eds.). Las imágenes precolombinas: reflejo de 

saberes. Actas del Simposio ARQ 24 del 52 CIA, Sevilla. 

http://www.pozodelasartes.com/archivos/metaforas_dualidad.pdf 

López, G. (2014). El lenguaje de las imágenes: un análisis pre-iconográfico de la cerámica 

precolombina del Carchi. Antropología Cuadernos de Investigación, (13), 77-101. 

https://doi.org/10.26807/ant.v0i13.59 

López, S. (2012). Análisis Pre-iconográfico de la cerámica precolombina de la provincia del 

Carchi. Pontificia Universidad Católica del Ecuador. 

https://repositorio.puce.edu.ec/bitstreams/efd50c96-101a-443d-abf1-

eec30f28f30a/download 

Mamián, D. (2004). Los Pastos en la Danza del Espacio el Tiempo y el Poder. Pasto, Colombia: 

Ediciones Unariño. 

Martínez, E. (1977). Etnohistoria de los Pastos. Quito, Editorial Universitaria.  

https://doi.org/10.71112/v5brkw12
https://www.museosdetenerife.org/blog/iconografia-y-simbolismo-en-colombia-prehispanica/
https://www.museosdetenerife.org/blog/iconografia-y-simbolismo-en-colombia-prehispanica/
https://bibliotecadigital.uce.edu.ec/files/original/40683f80ee9b03802c928e892b59d137d740b585.pdf
https://bibliotecadigital.uce.edu.ec/files/original/40683f80ee9b03802c928e892b59d137d740b585.pdf
http://www.pozodelasartes.com/archivos/metaforas_dualidad.pdf
https://doi.org/10.26807/ant.v0i13.59
https://repositorio.puce.edu.ec/bitstreams/efd50c96-101a-443d-abf1-eec30f28f30a/download
https://repositorio.puce.edu.ec/bitstreams/efd50c96-101a-443d-abf1-eec30f28f30a/download


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

971  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Patiño, D. (2016): El altiplano nariñense en la arqueología del sur de Colombia. Museo 

Arqueológico Casa del Marques de San Jorge - MUSA. 

https://musa.com.co/narino/TextoInvestigadorNarino.pdf 

Plazas de Nieto, C. (1977 - 1978). Orfebrería prehispánica del altiplano Nariñense, Colombia. 

Revista Colombiana de Antropología (ICANH), 21, 197-244. 

https://www.academia.edu/100538964/Orfebrer%C3%ADa_prehisp%C3%A1nica_del_al

tiplano_nari%C3%B1ense_Colombia 

Reichel-Dolmatoff, G. (1988). Orfebrería y chamanismo. Un estudio iconográfico del Museo del 

Oro. Medellín, Editorial Colina. 

Ruano, A. (2019). La educación propia de Los Pastos como un referente para una educación 

intercultural más pertinente. Revista Electrónica en Educación y Pedagogía, página 16-

19. https://revedupe.unicesmag.edu.co/index.php/EDUPE/article/download/121/375/ 

Sondereguer, C. y Mirta, M. (2006). Cerámica Precolombina, catálogo de morfología. Buenos 

Aires, Ediciones Corregidor. 

Uhle, M. (1928). Las ruinas de Cuasmal. Informe elevado al Ministerio de Instrucción Pública, 

por el sr. Dr. Max Uhle. 

https://revistadigital.uce.edu.ec/index.php/anales/article/view/7833/9605 

Uribe, M. (1976). Relaciones prehispánicas entre la costa del Pacífico y el altiplano nariñense, 

Colombia. Revista Colombiana De Antropología (ICANH), 20, 12–24. 

https://doi.org/10.22380/2539472X.1752 

Uribe, M. (1977-1978). Asentamientos prehispánicos en el altiplano de Ipiales, Colombia. 

Revista Colombiana de Antropología (ICANH), 21, 57-195. 

https://revistas.icanh.gov.co/index.php/rca/article/view/1906/1446 

https://doi.org/10.71112/v5brkw12
https://musa.com.co/narino/TextoInvestigadorNarino.pdf
https://www.academia.edu/100538964/Orfebrer%C3%ADa_prehisp%C3%A1nica_del_altiplano_nari%C3%B1ense_Colombia
https://www.academia.edu/100538964/Orfebrer%C3%ADa_prehisp%C3%A1nica_del_altiplano_nari%C3%B1ense_Colombia
https://revedupe.unicesmag.edu.co/index.php/EDUPE/article/download/121/375/
https://revistadigital.uce.edu.ec/index.php/anales/article/view/7833/9605
https://doi.org/10.22380/2539472X.1752
https://revistas.icanh.gov.co/index.php/rca/article/view/1906/1446


DOI: https://doi.org/10.71112/v5brkw12 

972  Revista Multidisciplinar Epistemología de las Ciencias | Vol. 3, Núm. 1, 2026, enero-marzo 

 

Uribe, M. (1986). Etnohistoria de las comunidades andinas prehispánicas del sur de Colombia. 

Anuario Colombiano de Historia Social y de la Cultura, (13), 5-40. 

https://revistas.unal.edu.co/index.php/achsc/article/vi ew/36145/37582 

Walsh, C. (2013). Pedagogías decoloniales: Prácticas insurgentes de resistir, (re)existir y 

(re)vivir. Tomo I. Serie Pensamiento decolonial. Quito: Abya-Yala. 

https://agoradeeducacion.com/doc/wp-content/uploads/2017/09/Walsh-2013-

Pedagog%C3%ADas-Decoloniales.-Pr%C3%A1cticas.pdf 

  

https://doi.org/10.71112/v5brkw12
https://revistas.unal.edu.co/index.php/achsc/article/vi%20ew/36145/37582
https://agoradeeducacion.com/doc/wp-content/uploads/2017/09/Walsh-2013-Pedagog%C3%ADas-Decoloniales.-Pr%C3%A1cticas.pdf
https://agoradeeducacion.com/doc/wp-content/uploads/2017/09/Walsh-2013-Pedagog%C3%ADas-Decoloniales.-Pr%C3%A1cticas.pdf

